
RECUPERACIÓN FILOSOFÍA 1º BACHILLERATO. 
 
La recuperación tendrá lugar en fecha a convenir en marzo o abril de 2026. 
 
Contenido que el alumno deberá preparar de cara a la recuperación de esta 
asignatura (los temas los puede encontrar en reprografía): 
 
TEMA 1. ¿POR QUÉ LA FILOSOFÍA? 
 

- Pensamiento arcaico, características (para desarrollar). 
- Filosofía, nacimiento, características y necesidad (preguntas breves). 
- Breve historia de la filosofía por etapas históricas (preguntas breves). 

 
TEMAS 2 Y 3. EL CONOCIMIENTO Y LA VERDAD. 
 

- Conocimiento sensible e intelectual (preguntas breves). 
- Falacias (definiciones, ejemplos y saber reconocerlas). 

 
TEMAS 4 Y 5. EL SER HUMANO, ANTROPOLOGÍA FILOSÓFICA. 
 

- Teorías sobre la aparición y evolución del ser humano (preguntas breves). 
- Características fisiológicas del ser humano y rasgos específicos (preguntas 

breves). 
- Componentes de la personalidad humana (preguntas breves). 
- Concepción clásica del ser humano (para desarrollar). 
- Concepción contemporánea: Marx y Freud (para desarrollar). 

 
TEMA 7.  LA ÉTICA Y SUS PROBLEMAS. 
 

- Moral y ética (preguntas breves). 
- El desarrollo moral según Kohlberg (para desarrollar). 
- Ética de máximos y ética de mínimos (definiciones). 
- Principales teorías éticas sobre el bien (para desarrollar). 

 
TEMA 8. FILOSOFÍA POLÍTICA. 
 

- Necesidad y origen del Estado (preguntas breves). 
- El contractualismo (Hobbes, Locke y Rousseau). (para desarrollar). 
- Formas de Estado: autoritario, de derecho y social de derecho (preguntas 

breves y definiciones). 
- Concepciones del Estado: Maquiavelo, parlamentarismo, marxismo y 

totalitarismo (definiciones). 
- El pensamiento utópico (preguntas breves). 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 1 - ¿Por qué la filosofía? 
 

1 
 

Nativo cherokee. 

Cueva de Altamira 

Unidad 1. ¿Por qué la filosofía? Nacimiento, historia y necesidad 

1.1 El pensamiento arcaico 

1.1.1 La realidad y el ser humano como enigmas 

Desde que existe, el ser humano vive en un mundo ya dado, en un mundo que es anterior a él, y en el que las 

realidades que lo componen, así como la mayor parte de las cosas que pasan, se producen sin que él las haya previsto; 

son acontecimientos ajenos a su voluntad. Por eso, para poder sobrevivir ha necesitado y necesita conocer el mundo, 

pues solo de esa manera puede saber a qué atenerse respecto de él. 

El mundo en el que vivían los humanos primitivos era la naturaleza misma, y con ella se 

relacionaban directamente. Para ellos, la naturaleza era algo extraño, cambiante, hosco y duro 

en la mayoría de las ocasiones. Tanto las cosas que estaban junto a ellos como los 

acontecimientos que sucedían a su alrededor se les presentaban como algo misterioso, lleno de 

sorpresas, cuando no de peligros. En ocasiones, las lluvias y el buen tiempo se sucedían de tal 

manera que la cosecha era abundante y próspera, pero en otras, la falta de lluvia o las lluvias 

torrenciales la destruían por completo. Lo único que podían hacer era intentar conocer la 

naturaleza para relacionarse con ella de forma adecuada y poder superar las dificultades que les 

planteaba. 

 También el ser humano se siente a sí mismo como un enigma —y en esto el 

primitivo y el actual son iguales— ya que, a diferencia de los demás animales, que tienen la 

vida prácticamente programada por sus instintos, se ve continuamente obligado a elegir, a 

tomar decisiones. El ser humano es consciente  —en unas ocasiones más que en otras— de 

que tiene que tomar las riendas de su propia vida y dirigirla hacia las  metas que él mismo 

se marque. Pero ¿hacia qué metas? La naturaleza, su naturaleza, su modo de ser, no se las 

impone. Todo lo contrario; lo que le impone es la necesidad de tener que fijarse unas 

metas, la necesidad de tener que elegir cómo va a vivir su propia vida. 

En este sentido el ser humano ha sido y es un enigma para sí mismo. Porque ¿qué 

metas elige? Indiscutiblemente no todas son iguales, no todas conducen a vivir de la misma 

manera, y por eso, para elegir de forma adecuada, necesita tener una idea acerca de qué 

tipo de vida le puede hacer feliz, acerca de qué es lo que le puede permitir llevar una 

«buena vida». 

1.1.2 La fe, la imaginación y el valor de la tradición 

Hasta hace aproximadamente unos 2.500 años, para orientarse en el mundo, el ser humano confiaba en la fe, en 

la imaginación y en el valor de la tradición. Como consecuencia de confiar en estos «instrumentos» poseía visiones de la 

realidad religiosas, mágicas, míticas..., que se caracterizaban porque lo que decían podía ser verdad o no, pero no había 

forma de demostrar ni una cosa ni la otra. 

Estas interpretaciones constituyen lo que se denomina pensamiento arcaico, teniendo en cuenta que el término 

arcaico no conlleva matiz alguno peyorativo. O, por lo menos, no tiene porqué llevarlo. Significa simplemente antiguo, sin 

más. De hecho, durante varios miles de años, le sirvieron al ser humano primitivo para clarificar el mundo de su 

experiencia e introducir en él un orden y saber cómo comportarse. Además, gracias a la seguridad que aportaba se 

realizaron grandes progresos en la agricultura, los transportes, la organización social, etc. 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 1 - ¿Por qué la filosofía? 
 

2 
 

 

 

 

 

 

 

1.1.3 Rasgos del pensamiento arcaico 

a) Era, en primer lugar, un pensamiento infundado; se limitaba a hacer afirmaciones pero sin fundamentarlas, sin 

demostrarlas de manera alguna; lo que afirmaba podía ser verdad o no, pero no había forma de probar ni su verdad ni 

su falsedad. En los mitos griegos, por ejemplo, se afirmaba que los rayos que caían sobre la tierra tenían su origen en la 

cólera de Zeus, pero no se daba razón alguna de por qué era así; simplemente se afirmaba. 

b) Era, también, un pensamiento acrítico; no daba razones de sí mismo; no explicitaba ni analizaba su propia metodología; 

no se planteaba si el camino que seguía para llegar a realizar sus afirmaciones era un camino adecuado o no. 

c) Era, además, un pensamiento de carácter antropomórfico; para explicar el mundo, los humanos primitivos proyectaban 

sobre él sus propias motivaciones y vivencias y, como consecuencia de ello, todo los acontecimientos que ocurrían a su 

alrededor, la lluvia, el buen tiempo, la caza abundante, la cosecha desastrosa..., se convertían en acciones producidas 

por unos seres, los dioses, que eran «como los hombres» pero con mucho más poder. 

d) Y, por último, era un pensamiento emocionalmente comprometido; todos los hechos, al ser producidos por los dioses, 

mantenían una relación directa con los seres humanos, que eran incapaces de objetivarlos, de distanciarse de ellos para 

explicarlos. La lluvia, por ejemplo, no era un fenómeno atmosférico que se pudiera investigar para averiguar si estaba 

sometida a leyes, sino el producto gratuito de los dioses que la enviaban cuando querían y porque querían. 

El ser humano que vivía inmerso en este pensamiento, cuando pretendía vivir bien, trataba de obtener el favor de los 

dioses mediante cultos y ofrendas y, cuando se sentía angustiado por el futuro, trataba de conocer las intenciones de esos 

seres de los que dependía mediante diversas técnicas de carácter adivinatorio. 

 

TEXTO 1: Naturaleza del mito. 

“El mito no es únicamente una narración que se cuente, sino una realidad que se vive. No es de la naturaleza de la ficción, del modo 

como podemos leer hoy una novela, sino que es una realidad viva que se cree aconteció una vez en los tiempos más remotos y que 

desde entonces ha venido influyendo en el mundo y los destinos humanos. [...] El mito cumple, en la cultura primitiva, una 

indispensable función: expresa, da bríos y codifica el credo; salvaguarda y refuerza la moralidad; responde de la eficacia del ritual; y 

contiene reglas prácticas para la guía del hombre. De esta suerte el mito es un ingrediente vital de la civilización humana, una 

laboriosa y activa fuerza; no es una explicación intelectual ni una imaginería del arte, sino una pragmática carta de validez de la fe 

primitiva y de la sabiduría moral”. BRONISLAW MALINOWSKI, Magia, Ciencia y Religión. Ariel, 1994 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 1 - ¿Por qué la filosofía? 
 

3 
 

Actividad 1: Intenta deducir qué comportamientos de la lista corresponden a sociedades arcaicas 

regidas por el mito, según lo previamente explicado. Justifica brevemente tu elección. 

Marca los rasgos típicos de 
sociedades mitológicas 

Justifica tu elección 

 Las profesiones (artesano, guerrero, escriba, 
sacerdote…) tienden a ser cerradas: se heredan 
familiarmente o por designio oficial y 
transmiten todo un conjunto de técnicas y 
tradiciones que permanecen secretas al resto. 

  

 Es común la discusión pública en torno a leyes o 
sentencias judiciales, que pueden ser 
modificadas o recurridas si se aprecia una 
injusticia. 

  

 Existe una serie de “profesionales libres” que 
ofrecen sus servicios para educar a los jóvenes 
en cualquier profesión que deseen. 

  

 Sólo una pequeña parte de la población sabe 
escribir, y trabaja al servicio del soberano con la 
finalidad de promulgar edictos que son de 
obligado cumplimiento por toda la población a 
fin de no importunar a los dioses. 

  

 Los mitos son recitados en público, oralmente, 
y no se discute su contenido, sino que se acata. 

  

 Las formaciones militares están claramente 
distinguidas en función de la jerarquía social: 
esclavos, trabajadores manuales, cortesanos, 
nobles… 

  

 La ciudad está dividida en zonas a las que solo 
se accede según el estamento o casta a los que 
se pertenezca. 

  

 

  



Filosofía 1ºBACH. Unidad 1 - ¿Por qué la filosofía? 
 

4 
 

Acrópolis de Atenas (Youtube) 

1.2 El nacimiento de la filosofía 

1.2.1 La razón como instrumento 

Uno de los pueblos antiguos inmerso en este tipo de 

pensamiento fue el pueblo griego, cuya vida se conoce con 

bastante precisión gracias, entre otras, a dos obras escritas 

por Homero; la Ilíada y la Odisea, en las que se narra con 

detalle la vida cotidiana de sus gentes. Los griegos se 

movieron con naturalidad en el mundo gracias a unas cuantas 

verdades heredadas —los mitos—, y los más complicados 

enigmas de la existencia les resultaban claros y explicables. 

Los mitos eran relatos que daban origen a ritos, en los que se explicaba de dónde venía el pueblo griego, cuál era 

su destino, cómo tenían que vivir, y, también, a qué se debían los fenómenos más importantes que se producían en la 

naturaleza. Gracias a los mitos, el universo en el que vivían los griegos tenía una explicación y los más difíciles problemas, 

el «de dónde» y el «a dónde» del destino humano, tenían solución. 

 

Pero en el siglo VI a. C., y por distintas razones de carácter histórico, el pueblo 

griego, que durante varios siglos había orientado su existencia basándose en los mitos, 

comenzó a dejar de creer en ellos. Entre esas razones hay que destacar el contacto con 

otras culturas que se produjo como consecuencia del comercio marítimo —ya que los 

griegos, para comerciar, establecieron colonias por todas las tierras que bañan el 

Mediterráneo—, la aparición de nuevas clases sociales —navieros, comerciantes, 

marinos, a los que el ideal de hombre que proponían los mitos, «terrateniente-guerrero», 

no les decía nada—, el uso de la moneda, la aparición de la democracia o la generalización 

de la escritura, que permitía comparar entre sí, revisar y cuestionar los mitos que 

históricamente habían sido transmitidos de memoria por los poetas. 

Al dejar de creer en los mitos, algunos griegos —fueron los primeros filósofos y también los primeros 

científicos—, comenzaron a valorar la razón como la principal capacidad humana, y se decidieron a utilizarla para 

interpretarse a sí mismos y también para interpretar la naturaleza y dar respuesta a los enigmas que les planteaban. 

Esto es lo que se conoce como «el paso del mito al logos» (lógos, en griego, significa razón). 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 1 - ¿Por qué la filosofía? 
 

5 
 

En la historia entera no hay nada tan sorprendente o tan difícil de explicar como la repentina aparición de la civilización en Grecia. Mucho de lo 

que constituye la civilización ya había existido hacía miles de años en Egipto y Mesopotamia, y de allí se había extendido a los países vecinos. Pero 

faltaban algunos elementos que los griegos añadieron. Lo que estos realizaron en arte y literatura es conocido por todo el mundo, pero lo que 

llevaron a cabo en el campo puramente intelectual es aún más excepcional. Inventaron las matemáticas, la ciencia y la filosofía, fueron los 

primeros que escribieron historia en vez de meros anales, especularon libremente sobre la naturaleza del mundo y las finalidades de la vida, sin 

estar encadenados a ninguna ortodoxia heredada. Era tan asombroso lo que ocurría que hasta el día de hoy los hombres se maravillan y hablan 

místicamente del genio griego. 

Bertrand RUSSELL,Historia de la Filosofía Occidental I. Espasa-Calpe, 2010 

 

1.2.2 La racionalidad hasta la revolución científica 

En el siglo VI a. C. la distinción entre filosofía y ciencia no era tan precisa como lo es en la actualidad. Los primeros 

filósofos fueron también los primeros científicos —Tales de Mileto, además de ser el primer filósofo conocido, predijo un 

eclipse de sol, y cultivó las matemáticas como se puede ver por el teorema que lleva su nombre— y no tenían conciencia 

de hacer cosas distintas al hacer ciencia y al hacer filosofía. 

Las relaciones entre la ciencia y la filosofía se mantuvieron dentro de esas mismas líneas hasta la llamada 

«revolución científica» que va de los siglos XVI al XVIII, es decir, de Copérnico a Newton. A partir de esta época, para 

estudiar la naturaleza, para estudiar la realidad y sus diversas partes, se comenzó a utilizar el llamado «método 

experimental». Este método se basa también en la razón, pero no en una razón que se apoya en las ideas que ella posee 

sobre las cosas, sino en una razón que parte de la observación y trata de explicar racionalmente los hechos observados. 

La racionalidad científica toma, pues, un rumbo diferente al que había adoptado al nacer en Grecia, y este nuevo rumbo le 

proporciona además un desarrollo insospechado, como se ha comprobado en los siglos XIX y XX. 

De hecho, en la actualidad, cuando se habla de ciencia se hace referencia normalmente solo a las ciencias que se 

elaboran siguiendo esa forma de razonar, a las experimentales: física, química, medicina, astronomía..., y es así como 

vamos a utilizar el término al hablar de las características del conocimiento científico. 

1.2.3 Racionalidad y pensamiento arcaico 

El hecho de que la cultura occidental lleve varios siglos viviendo inmersa en un pensamiento racional no debe 

llevar a despreciar o a infravalorar el pensamiento arcaico considerándolo como algo erróneo que, por suerte para el ser 

humano actual, ya ha desaparecido. Es cierto que debe ser superado puesto que su característica fundamental es que 

carece de cualquier posibilidad de crítica, al no fundamentar sus afirmaciones, pero el que algo deba ser superado no 

quiere decir que deba ser despreciado. Por varias razones. 

En primer lugar, porque el pensamiento arcaico desempeñó un papel crucial para los humanos primitivos y los 

que lo usaron fueron tan humanos como los humanos actuales y tuvieron las mismas necesidades, las mismas tendencias 

y el mismo deseo de vivir bien y de ser felices. Gracias a él, y durante miles de años, los humanos antiguos se explicaron lo 

que ocurría a su alrededor, decidieron cómo tenían que vivir y, al hacerlo, se sintieron tranquilos y satisfechos. Es cierto 

que no poseyeron las «comodidades» que la ciencia, o con más precisión, el desarrollo tecnológico ha proporcionado al 

hombre actual. Pero ¿fueron, por eso, menos felices? ¿Se es más feliz por vivir rodeado de más comodidades? 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 1 - ¿Por qué la filosofía? 
 

6 
 

Hace un instante, les decía que filosofar era el esfuerzo por adquirir certeza acerca de lo fundamental. Pero debo apresurarme a reconocer que 

eso, sin más, no es filosofar. Nuestros remotos abuelos ibéricos, los que decoraban las paredes de la cueva de Altamira, y todos los humanos, 

desde la oscura frontera de su aparición, han hecho ese esfuerzo porque el hombre es un ser inseguro, y ciertamente, no filosofaban. El intentar 

obtener un saber, un conocimiento adecuado de las cosas, para actuar adecuadamente sobre ellas de manera ajustada a sus propósitos, es algo 

que el hombre hace desde que lo hay. La filosofía consiste, sí, en eso mismo, pero rechazando ciertas formas y técnicas de conocimiento y 

sustituyéndolas por otras. El hombre se halla siempre dotado de ciertas creencias que recibe de su entorno; es, por ello, un «heredero», y confía 

–es decir, cree– en determinados procedimientos como los más acreditados para orientar su existencia. Pues bien, la filosofía surgió en el ánimo 

de algunos hombres cuando se sintieron en desvío respecto a las creencias entonces vigentes, y tuvieron la audacia incomparable de atreverse a 

sustituirlas por otras nuevas: la fe en el poder esclarecedor de la propia razón humana como método superior de conocimiento, la fe en la mera 

razón como intérprete de la enigmática realidad que nos rodea. 

PAULINO GARAGORRI, Introducción a Ortega. Alianza Editorial, 1970 

Bisonte en la cueva de Altamira 

Además, y aunque pueda parecer lo contrario, el pensamiento arcaico no ha desaparecido del todo ni siquiera en 

el siglo XXI. Una nueva forma de pensar nunca desplaza del todo a la anterior y, por eso, el pensamiento arcaico sigue 

influyendo hoy en día. En una comparación muy acertada dice el filósofo español Jesús Mosterín al hablar del tema: 

«Nuestra manera de pensar en un momento dado consta de muchos estratos, como una cebolla (… algunas) capas 

representan estratos arcaicos de pensamiento, seguidas de capas más externas de pensamiento filosófico y científico». La 

persistencia de este tipo de pensamiento se puede apreciar claramente, como señala el mismo autor, en la importancia 

que en el mundo actual poseen determinados movimientos religiosos y nacionalistas que poseen básicamente un 

pensamiento de carácter arcaico, pues buscan diferenciar a los miembros de su comunidad del resto de seres humanos y 

concederles una posición privilegiada en el mundo, lo que nos recuerda al primitivo deseo de protección frente a lo 

desconocido, la incertidumbre y el caos. 

 

Actividad 2: Lee detenidamente el texto y responde a las preguntas. 

a) ¿Cuáles son, según el texto, las razones por las que el hombre ha 

necesitado siempre tener unas creencias? 

b) ¿Cómo define la filosofía? ¿Cuáles son, según el texto, las razones de que 

surja la filosofía? ¿Históricamente, ocurrió lo que afirma con respecto a 

este tema? 

c) ¿Qué significa que el hombre es “heredero”? Señala un mínimo de tres 

creencias comunes a las personas de nuestra sociedad. 

 

  



Filosofía 1ºBACH. Unidad 1 - ¿Por qué la filosofía? 
 

7 
 

La escuela de Atenas, Rafael 

1.3 La filosofía a través de su historia 

A lo largo de la historia, todos los filósofos han utilizado como instrumento la razón —aunque no siempre la hayan 

entendido de la misma manera—, y se han ocupado de la «totalidad», de la realidad como un «todo». Sin embargo, eso 

no quiere decir que hayan llegado a las mismas conclusiones. Sus visiones de la realidad son muy diferentes unas de otras. 

A diferencia de lo que ocurre en el mundo de la ciencia, la historia de la filosofía ofrece el espectáculo de numerosos 

personajes y escuelas que mantienen posiciones contrapuestas. Esta diversidad no es sino la consecuencia inevitable de la 

amplitud y profundidad de la razón humana. No se trata de pobreza, sino de abundancia, de riqueza en el conocimiento. 

De hecho, en este aspecto podríamos comparar la historia de la filosofía con la historia de la música. También en la 

filosofía se suceden los autores y los estilos (como ocurre con Bach, Mozart, Beethoven, la música de orquesta, el rock & 

roll, la música electrónica, etc.), y también en ella podemos elegir unos u otros dependiendo del problema al que nos 

enfrentemos, de nuestras inquietudes o, simplemente, de nuestro estado de ánimo. Así, unas veces nos convencerán más 

los filósofos racionalistas; otras, los empiristas; en ciertas ocasiones creeremos que los Antiguos fueron los más sabios, y 

en otras que los autores actuales han dado un paso más. 

La pretensión de radicalidad que caracteriza a la filosofía (recordemos que siempre trata de ir al principio 

explicativo de las cosas) impide que sus conclusiones se puedan confirmar por medio de la experiencia (que es, de por sí, 

limitada), y es la causa de que haya posiciones diferentes, pues adonde no llegan los hechos debe llegar la razón con sus 

hipótesis. Además, estas posiciones diferentes se deben también a la misma historia, al transcurrir del tiempo. La filosofía 

es inseparable de su historia. Cada pensador se enfrenta a lo real desde la originalidad de su ingenio, pero también desde 

la perspectiva de su época histórica. Así, cada época lleva asociadas una serie de inquietudes y problemas filosóficos que 

exigen una urgente solución. Lo que convierte en apasionante la historia de la filosofía es que gracias a ella podemos 

penetrar en las mentes más brillantes de cada época y conocer los problemas a los que se enfrentaron (y las soluciones 

que ofrecieron). En la mayoría de los casos, nos daremos cuenta de que esos problemas no han pasado de moda, sino que 

permanecen vivos allí donde un ser humano piensa y se hace preguntas.  

 

Actividad 3: Lee los siguientes párrafos y elabora un mapa conceptual que refleje breve y sintéticamente las 

principales características y problemas de cada época filosófica: 

1.3.1 La filosofía en el mundo griego 

Los primeros filósofos griegos (llamados «presocráticos»), entre los que hay 

que destacar a Tales de Mileto —el primero de todos ellos—, a Parménides y a 

Heráclito, identificaban la realidad con la naturaleza, puesto que la naturaleza era su 

mundo y su mayor enigma, y sobre ella centraron sus investigaciones. 

Esto cambia, sin embargo, a partir del siglo V a. C., ya que con Sócrates, Platón 

y Aristóteles la filosofía da un giro radical y se centra en el ser humano y su vocación 

política. De «cosmológica» (volcada hacia el mundo exterior), pasó a ser 

«antropológica» (centrada en el ser humano), lo cual se explica en parte por el auge de 

ciudades griegas como Atenas. Como estos filósofos estaban vinculados a la clase dirigente griega, y no necesitaban 

trabajar para vivir —para eso estaban los esclavos—, su visión del ser humano fue una visión «elitista», en la que la virtud 

se identificaba con el tiempo de ocio, el conocimiento y la sabiduría. 

A partir del siglo III a. C., y coincidiendo con la crisis de las polis griegas, que perdieron su independencia al ser 

conquistadas primero por el Imperio macedónico de Alejandro Magno y luego por el Imperio romano, la filosofía dio un 

nuevo giro. Como los griegos habían perdido la libertad, la filosofía trató de proporcionarles un «consuelo» para vivir 

felices a pesar de su situación de incertidumbre. Las escuelas más representativas de esta época fueron las de los 

epicúreos y los estoicos, que pervivieron hasta el final de la Edad Antigua. 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 1 - ¿Por qué la filosofía? 
 

8 
 

La creación de Adán, Miguel Ángel 

Lección de anatomía, Rembrandt 

Visiones simultáneas, Boccioni 

1.3.2 La filosofía en el mundo medieval 

La Edad Media es una época en la que la religión cristiana se 

encuentra en el centro de una cultura que considera a Dios como el origen del 

universo. Lo que da sentido a toda la realidad, incluido el ser humano, es el 

cumplimiento de la voluntad divina. Ya no se considera que la filosofía sea el 

camino adecuado para señalarle al ser humano cómo debe vivir, sino que se la 

ve como un instrumento para profundizar en el contenido de la fe. La filosofía 

se convierte en esta época en esclava de la teología. El problema del que más 

se ocupan los filósofos de esta época, entre los que destacan San Agustín, en el 

siglo V, y Santo Tomás, en el XIII, es el de conciliar la fe con la razón. 

1.3.3 La filosofía en el mundo moderno 

Para entender esta época y la consiguiente evolución de la filosofía 

tenemos que hablar en primer lugar del humanismo renacentista: el siglo xv se 

caracteriza porque en él el ser humano vuelve a ocupar el puesto central de la 

cultura. Si en el mundo medieval el ser humano había estado subordinado a Dios, 

en este siglo vuelve a convertirse en el «rey» de la creación. Es un ser humano 

liberado del «pecado original» y en el que se confía plenamente: se piensa que 

sus capacidades, especialmente la razón, son inmensas. También hay que tener en 

cuenta que, en esta época, se comienza a utilizar el método experimental y nace la 

ciencia moderna, que adopta una visión heliocéntrica del universo, en oposición a la anterior visión geocéntrica. Las 

consecuencias de este hecho son muy importantes y marcan el rumbo a la filosofía moderna. Los pensadores de la época 

se percatan de que la humanidad había estado equivocada en su forma de ver el universo; se dan cuenta de que las 

posiciones que se habían sostenido hasta ese momento eran erróneas. Este es el motivo por el que la filosofía moderna 

se plantea como primer y más importante problema el del conocimiento. Esto quiere decir que antes de ponerse a pensar 

sobre la realidad, habrá que entender cómo hay que pensar para no equivocarse (o, dicho de otra manera, qué método 

hay que seguir). 

En este punto, la filosofía moderna se divide en dos grandes corrientes: (1) la filosofía racionalista, que se inicia 

con Descartes en el siglo XVII, y que toma como dato incuestionable y punto de partida la existencia del pensamiento o 

conciencia, «pienso luego existo», y (2) la filosofía empirista, cuyos representantes más importantes son Locke y Hume, 

en los siglos XVII y XVIII, que tratan de elaborar su pensamiento basándose exclusivamente en los datos que proceden de 

los sentidos. En el empirismo, por tanto, la experiencia sensible se convierte en el único criterio de verdad. 

En los últimos años del siglo XVIII, el filósofo alemán Immanuel Kant va a tratar de sintetizar estas dos corrientes 

filosóficas tan diferentes (racionalismo y empirismo), alcanzando un acuerdo entre ambas. Es lo que se llama el idealismo 

trascendental, cuya influencia será enorme. Según esta filosofía, lo que los humanos conocemos no es la realidad «en sí 

misma», sino la realidad «fenoménica», es decir, la realidad tal y como es filtrada o procesada por nuestra manera de 

conocer en tanto sujetos. 

1.3.4 La filosofía en el mundo contemporáneo 

La filosofía en los dos últimos siglos se caracteriza, sobre todo, por su 

fragmentación. Así, vemos corrientes filosóficas de signos muy diferentes que responden a 

la complejidad cada vez mayor del mundo actual. Entre estas corrientes se encuentran el 

idealismo de Hegel, el materialismo de Marx, la filosofía del lenguaje de Wittgenstein, el 

existencialismo de Sartre o el feminismo de Simone de Beauvoir. 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 1 - ¿Por qué la filosofía? 
 

9 
 

1.4 Sentido de la filosofía 

Para tratar de entender adecuadamente el sentido de la filosofía vamos a analizar sus características 

fundamentales relacionándolas con las del conocimiento científico. 

1.4.1 Conocimiento de todo cuanto hay 

El conocimiento científico es regional, sectorial; se ocupa de partes, de áreas de la realidad; acota el universo, 

limitando así sus problemas y haciendo de ellos un estudio exhaustivo. Se ocupa, por ejemplo, de los astros —la 

astronomía—, de los seres orgánicos —la biología—, del movimiento —la física—... En gran parte, el progreso actual de la 

ciencia se debe a esta especialización, puesto que los científicos, en general, cada vez saben más sobre menos y este es 

uno de los factores que contribuye a que la ciencia evolucione a la velocidad que lo hace. Para la ciencia, por tanto, menos 

es más. 

La filosofía, por el contrario, es universal; no delimita su objeto, no parcela la realidad, sino que se preocupa por 

«todo cuanto hay». Esto no significa que la filosofía sea como una enciclopedia que tenga que ocuparse primero de una 

cosa y luego de otra hasta agotarlas todas, sino más bien que no hay ningún problema del que no se pueda ocupar. 

1.4.2 Conocimiento crítico 

El conocimiento científico es crítico, ya que realiza un proceso de análisis, al reducir el sector de la realidad que ha 

acotado a sus elementos más pequeños, para después sintetizar o reconstruir la realidad que le ha servido de punto de 

partida, obteniendo de esta manera un conocimiento riguroso de la misma. El físico, por ejemplo, para estudiar la materia 

trata de descubrir cuáles son sus componentes más pequeños: átomos, neutrones, protones..., y el químico reduce toda la 

realidad a poco más de cien elementos. Sin embargo, el nivel crítico de la ciencia es un nivel «limitado», puesto que 

necesita apoyarse en unas hipótesis generales que no somete a crítica. El científico, por ejemplo, no se cuestiona si existe 

o no la realidad, ni si el método que utiliza para estudiarla permite conocerla tal como es, o si la ciencia tiene límites. Para 

poder hacer ciencia se necesita dar por supuestas estas y otras muchas hipótesis. 

Por su parte, la filosofía es también crítica, pero a un nivel más «profundo», puesto que renuncia a apoyarse en 

ningún supuesto, en ninguna verdad, que no haya argumentado previamente. Por eso la filosofía puede discutir sobre 

cuestiones como si es posible el conocimiento o qué tipos de verdad hay, cuestiones que la ciencia no se plantea. 

1.4.3 Conocimiento radical 

La ciencia se ciñe a los hechos, a los fenómenos, y los estudia tratando de descubrir sus relaciones, para así poder 

prever lo que va a ocurrir y, si es posible, modificarlo. Por eso, precisamente, los conocimientos científicos son 

aprovechables y sirven para satisfacer muchas de las necesidades de los humanos ya que, basándose en ellos, es posible 

intervenir en la naturaleza y manejarla en beneficio propio. 

A la ciencia no le preocupa saber cuál es la naturaleza auténtica de lo real, ni cuál su valor, ni si tiene sentido o si 

carece de él. Las preguntas sobre qué es auténticamente la realidad quedan al margen de la ciencia, que no es, ni 

pretende ser, un saber que proporcione un conocimiento que recoja de manera fiel lo que es la realidad. La ciencia 

proporciona simplemente un conocimiento «simbólico» de la misma. Mientras funcionen, todas las teorías son 

igualmente adecuadas, y se seguirá aquella que resulte más práctica. 

La perspectiva de la filosofía al enfrentarse con la realidad es más radical. La reflexión filosófica intenta colocarse 

siempre ante «problemas últimos», problemas que tienen que ver con el «valor» o el «sentido» de las cosas para 

nosotros. No le preocupa cómo funcionan las cosas, sino cuál es su valor, si poseen o no un sentido y cuál es este, ya que 

de la contestación a estas preguntas depende lo que vaya a hacer el ser humano con su libertad. 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 1 - ¿Por qué la filosofía? 
 

10 
 

1.4.4 Amor al saber 

En definitiva, la filosofía, más que un saber, es, como indica la etimología de su nombre, un «amor al saber», una 

tensión hacia el conocimiento. Sócrates acostumbraba a decir que no sabía nada y, al ser consciente de ello, intentaba 

aprender. Los demás, en cambio, no sabiendo nada, creían saber y, por lo mismo, no se preocupaban de aprender. En este 

sentido la filosofía nunca sabe, siempre quiere saber más, nunca se da por satisfecha, siempre se cuestiona, siempre se 

hace preguntas, como si la realidad y nuestro papel en ella fueran un puzzle al que nunca se le encuentra la solución. 

 

 

 

 

 

 

Actividad 4: Relaciona en tu cuaderno las partes del texto que creas convenientes con cada uno de los cuatro 

puntos vistos en el epígrafe anterior. 

Actividad 5: Mapa conceptual (2). Sigue practicando cómo hacer un mapa conceptual con el siguiente ejercicio 

(puedes añadir los términos que necesites aunque no estén en la lista, pero debes usar todos los que hay). 

  

“La verdad científica, la verdad física, posee la admirable calidad de ser exacta, pero es incompleta y penúltima. No se basta a sí 

misma. Su objeto es parcial, es solo un trozo del mundo y además parte de muchos supuestos que da sin más por buenos; por tanto 

no tiene en sí misma su fundamento y raíz, no es una verdad radical. […] Donde acaba la física no acaba el problema; el hombre que 

hay detrás del científico necesita una verdad integral, y, quiera o no, por la constitución misma de su vida, se forma una concepción 

entera del Universo. Vemos aquí dos tipos de verdad: la científica y la filosófica. Aquella es exacta pero insuficiente; esta es suficiente 

pero inexacta. Y resulta que esta, la inexacta, es una verdad más radical que aquella —por tanto y sin duda, una verdad de más alto 

rango— no solo porque su tema sea más amplio, sino aun como modo de conocimiento; en suma, que la verdad inexacta filosófica es 

una verdad más verdadera”. 

JOSÉ ORTEGA Y GASSET, ¿Qué es filosofía? Revista de Occidente, 1958 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 1 - ¿Por qué la filosofía? 
 

11 
 

Yo entonces empecé a preguntarle cosas más «abstractas»: ¿qué es la vida?, ¿cuál es el origen?, ¿qué es la muerte?, ¿qué hay 

después?, ¿sabe usted dónde está el amor de su esposa?, ¿me podría explicar sobre una pizarra por qué, al atardecer, se pone 

usted tan triste? Severo Ochoa escuchaba. Pensaba un rato. Después, por sus carnosos labios dejaba caer un lacónico «no lo sé». Y 

así, entre «no lo sé» y «no lo sé», pasamos un largo rato. Al fin, se puso en pie, altísimo como era. Dio una vuelta por la sala. 

Volvió. Me miró desde arriba, en contrapicado. Y soltó su tremenda confesión: «No tengo ni una sola respuesta para nada de lo 

que de verdad me interesa. Puedes escribir bien grande que te he dicho que soy un extraño sabio... un sabio que no sabe nada». 

Entrevista a SEVERO OCHOA en EL MUNDO, 4/11/93 

 

Severo Ochoa, Premio Nobel de Química 

1.5 Necesidad de la filosofía 

1.5.1 La racionalidad científica y la racionalidad filosófica 

Para muchas personas, e incluso para algunas corrientes filosóficas, la ciencia, el conocimiento científico, constituye 

el prototipo, «el modelo» de conocimiento. Piensan que solo el saber científico es auténticamente racional. Lo que no es 

ciencia no sería racional o, por lo menos, no sería racional del todo. Esto se debe posiblemente a que la ciencia puede ser 

verificada experimentalmente y a que ha contribuido a muchas mejoras tecnológicas que nos hacen la vida más cómoda. 

Sin embargo, ninguna de estas dos características supone que la racionalidad científica sea la única forma de 

racionalidad posible. Si se piensa detenidamente, ambas derivan de la perspectiva en la que se sitúa la ciencia a la hora de 

conocer la realidad. Los conocimientos científicos, en efecto, se caracterizan por su exactitud, por el rigor de sus 

previsiones, pero esto se debe a que los problemas de los que se ocupan son problemas de funcionamiento. 

Sabemos que la realidad se puede dividir en muy diversos campos científicos (química, lingüística, biología, física, 

matemáticas, psicología…), y que cada uno, según su metodología, obtiene conocimientos exactos de su objeto que 

además se amplían con el tiempo y las nuevas investigaciones. Ahora bien, ¿se puede decir que la suma total de esos 

campos de saber agote lo real? Responder afirmativamente supondría que problemas filosóficos como qué vida debemos 

llevar, qué sistema político es el mejor o cuál es el sentido de la existencia humana, por ejemplo, debieran ser 

respondidos por un grupo de “expertos” en nombre de toda la población. Lo cual sería evidentemente inaceptable por ser 

incompatible con la libertad. 

Diremos, por tanto, que si la filosofía es necesaria es porque existen cuestiones abiertas y universales que no caen 

directamente bajo el campo de ninguna ciencia particular. Estas cuestiones, como ya sabemos, son replanteadas de 

formas diferentes con el paso del tiempo y sus respuestas no terminan de “cerrar” las preguntas. Al mismo tiempo, son 

cuestiones que, en tanto seres humanos, no podemos evitar plantearnos, porque son esenciales. La filosofía no ayuda a 

cerrarlas, pero sí a entenderlas y plantearlas con rigor, de forma crítica y con fundamento, a fin de distinguir los 

verdaderos problemas de los falsos. En este sentido, es una disciplina plenamente racional, pese a no ser científica. 

 

 

 

 

 

  



Filosofía 1ºBACH. Unidad 1 - ¿Por qué la filosofía? 
 

12 
 

Vivir seriamente consiste en tomar las riendas de nuestra propia vida, en asumir la dirección de nuestra vida, en conducirla con el 

rumbo o hacia la meta deseada, lo cual presupone que deseamos mantener algún rumbo o alcanzar alguna meta. La vida seria es 

como un arco tensado, es un vivir activo y desde dentro, no un mero dejarse vivir desde fuera, como la boya a la deriva que todas 

las olas y corrientes agitan y llevan. Si todo nos da igual, si no pretendemos ir a sitio alguno, tampoco precisaremos de ningún tipo 

de orientación. Pero si seriamente tratamos de vivir lo mejor posible, tendremos que orientarnos globalmente. Esta orientación 

vital ha sido proporcionada en el pasado por las religiones y (más recientemente) por las ideologías políticas, tanto en el caso de 

los grandes movimientos de masas, como el cristianismo, el islam, el nacionalismo o el comunismo, como en las pequeñas sectas o 

facciones marginales. 
Jesús MOSTERÍN. Revista Claves, nº48 

 

1.5.2 La filosofía, tarea imprescindible 

La reflexión filosófica es una actividad necesaria por varias razones. Las más importantes son tres: 

a) Filosofía y libertad 

El ser humano no posee un lote de respuestas programadas de antemano por su naturaleza, como les ocurre a los 

demás animales, y necesita continuamente decidir cómo va a realizar su libertad, cómo va a vivir su vida. La reflexión 

filosófica es la única capaz de orientar racionalmente la existencia humana, y sería absurdo pensar que lo más 

importante del ser humano, su libertad, debe ser ordenado sin tener en cuenta a la razón. 

b) Filosofía y ciencia 

Uno de los mayores problemas que plantean las ciencias en la actualidad proviene del grado de desarrollo alcanzado, 

que les lleva, en ocasiones, a intentar orientar la vida humana sin someterse a ninguna crítica exterior a ellas mismas. 

Pensemos, sin ir más lejos, en el desarrollo genético y en la clonación. Hay personas que piensan que el hecho de que 

técnicamente se pueda hacer algo significa sin más que hay que hacerlo. La reflexión filosófica es la única que puede 

impedir que cada una de las ciencias, desde su parcela, intente organizar la vida total de los seres humanos. Esto no quiere 

decir que se oponga a las ciencias, sino que se encarga de criticar sus abusos y excesos. 

c) Filosofía y poder 

A lo largo de la historia, el poder establecido siempre ha pretendido dirigir la vida de los ciudadanos. Para ello se 

ha servido de la ideología —que siempre ha tratado de manipular— y, llegado el caso, de la fuerza. 

En nuestro mundo, pese al aumento de las libertades, el intento del poder por dirigir la vida de los ciudadanos es 

tan grande como en cualquier otra época, pero para hacerlo dispone de unos medios mucho más poderosos y más 

sofisticados. En ocasiones puede utilizar los medios de comunicación: prensa, radio, televisión, redes sociales… para 

tratar de crear en la ciudadanía una forma de pensar y de vivir que no se preocupe por desarrollar sus capacidades 

personales. En vez de promover que se realicen como humanos, se les pedirá que estén al servicio de los intereses del 

poder, especialmente del poder económico, ideológico o religioso. La reflexión filosófica es la única que puede servir en 

muchas ocasiones para desmontar y ver el aspecto manipulador de la ideología que el poder trata de inculcar en los 

ciudadanos a través de esos medios, sea del signo que sea. 

Actividad 6: Nombra tres avances científicos que hayan contribuido a mejorar objetivamente la vida de las 

personas. A continuación, nombra tres peligros derivados del avance tecnológico. ¿Crees que el balance es 

positivo o negativo? Razona tu respuesta. 

Actividad 7: Señala al menos tres ejemplos reales de cómo el poder manipula a los ciudadanos privándoles de su 

libertad. 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 1 - ¿Por qué la filosofía? 
 

13 
 

Vocabulario general (Unidad 1). 

En filosofía es necesario que pongamos especial cuidado al elegir las palabras que vamos a emplear: a veces 

utilizamos palabras de uso común, pero con un significado específico y diferente del cotidiano; otras veces, se 

trata de palabras con una larga trayectoria en la historia de la filosofía cuyo significado ha ido cambiando con el 

tiempo o varía de un filósofo a otro. 

El siguiente vocabulario tiene como objetivo servir de guía y orientación general en el estudio de la filosofía. 

Puedes añadir las palabras que vayas aprendiendo o las que encuentres en las páginas anteriores cuyo significado 

desconozcas. También puedes elegir algunas de las palabras siguientes y profundizar en ellas para elaborar tu 

glosario personal. 

 

Arjé: Proviene del griego y significa «principio», «fundamento» o «comienzo». Fue el término utilizado por los 

primeros filósofos para referirse al elemento primordial del que está compuesta o del que deriva la realidad 

material. 

Causa: El origen o fundamento de algo, que sería su efecto. El principio de causalidad establece que todo efecto 

tiene una causa. 

Conciencia: Propiedad emergente del cerebro como actividad mental que reflexiona sobre su propia existencia 

y la existencia de los objetos que están a su alrededor. 

Crítica: Se refiere a juzgar, pensar o discernir, en el sentido de someter una idea, un concepto, etc. a un criterio 

racional que nos permita emitir un juicio positivo o negativo acerca de lo criticado.  

Esencia: Lo que la cosa realmente es en sí misma. Cuando definimos algo, buscamos su esencia. 

Ética: También llamada moral, es la parte de la filosofía que estudia el comportamiento del ser humano y las 

normas a las que obedece, ya sea describiendo cómo nos comportamos de hecho o prescribiendo cómo 

deberíamos hacerlo. Está estrechamente vinculada a la filosofía política. 

Existencia: Etimológicamente, la palabra existencia viene del latín ex-, prefijo que indicaba «afuera», y sistere, 

verbo que indicaba «tomar posición», «estar fijo». Podríamos traducirla como «lo que está ahí», «lo que está 

afuera», y en ese sentido sería equiparable a la realidad. También suele contraponerse a esencia, que hace 

referencia a lo que es permanente e invariable de las cosas. La existencia sería la realidad concreta de las 

cosas. 

Gnoseología: Término que viene del griego gnosis, «conocimiento», y logos, «discurso». Es la parte de la filosofía 

que se ocupa de los problemas relacionados con el origen, la naturaleza y la validez del conocimiento. Los 

filósofos no solo se preguntan por la realidad, sino por cómo la conocemos. La gnoseología o teoría del 

conocimiento se concreta en preguntas como «¿Qué relación existe entre nuestro conocimiento y las 

cosas?», «¿Qué nos garantiza que nuestro conocimiento sea verdadero?», «¿Qué relación existe entre la 

razón y los sentidos?». 

Intuición: En filosofía, la intuición es el conocimiento directo de algo, sin ningún intermediario. En la filosofía 

idealista, solo es posible la intuición intelectual, es decir, que la mente capte directamente una idea. En la 

empirista, sin embargo, solo hay intuición sensible, es decir, lo que captan directamente nuestros sentidos. 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 1 - ¿Por qué la filosofía? 
 

14 
 

Lógica: Es la ciencia que expone las leyes, los modos y las formas de las proposiciones en relación con su 

verdad o falsedad. Es fundamental para determinar si un razonamiento es correcto o no. 

Logos: Proviene del griego léghein, que fue utilizado con múltiples significados, siendo los fundamentales los de 

«cálculo» y «discurso». En filosofía se suele traducir como «razón» o «pensamiento» en la mayoría de 

ocasiones. 

Metafísica: Parte de la filosofía que se pregunta acerca de la estructura y las causas supremas de las cosas. Con 

los presocráticos, la metafísica adoptó la forma de la cosmología, es decir, de una investigación sobre el 

universo natural y los principios que lo conforman. Con Aristóteles, se presentó como ontología, o sea, la 

cuestión del ser y la realidad en general. La teología, que se pregunta por la existencia y la esencia de Dios, 

está estrechamente unida a la metafísica. Históricamente, la metafísica se ha concretado en preguntas como 

«¿Cuáles son los principios o elementos básicos que forman el universo?», «¿Qué es el ser y cómo se 

estructura?», etc. 

Mito: La palabra mito viene del griego mythos, cuya etimología remite a significados como «palabra», «discurso». 

Se entiende por mito todo relato acerca de los orígenes de cualquier tipo de realidad (desde el origen del 

universo y del ser humano hasta el de un objeto cualquiera). Tal relato tiene las características de apelar a lo 

sobrenatural como elemento explicativo y de recurrir a un lenguaje ambivalente y ambiguo, lo que le lleva a 

incurrir en contradicciones. Además, al estar inserto en una cultura oral, pueden existir distintas versiones 

de un mismo mito. 

Percepción: Proceso psicofísico que consiste en la interpretación de los datos sensoriales. 

Práctica: En oposición a lo teórico, se dice de lo que tiende a la realización o aplicación de los conocimientos. 

Cuando se utiliza para caracterizar a un determinado tipo de racionalidad, hace referencia a la reflexión 

sobre el modo de obrar o de actuar. 

Razón: Tiene su equivalente en el griego logos, que quiere decir «argumentar», «discurso», «decir». Desde siempre 

la razón se ha entendido como la capacidad humana de hablar y decir y, más concretamente, la capacidad de 

producir discursos que expliquen la realidad. El racionalismo considera que la razón es el instrumento 

privilegiado del ser humano en una doble función: el conocimiento del mundo (búsqueda de la verdad) y el 

conocimiento del propio ser humano, el autoconocimiento (búsqueda de la felicidad). 

Sentidos: Desde un punto de vista psicofísico, se entiende por sentido la capacidad de experimentar ciertas 

sensaciones, facultad que se realiza mediante órganos llamados también sentidos (vista, oído, tacto, gusto, 

olfato). Al sentido común se le ha llamado «sentido de los sentidos». Por otro lado, estos sentidos son 

llamados sentidos externos, mientras que el sentido interno o íntimo equivale a veces a conciencia, al 

conocimiento o percepción de la interioridad psíquica. El sentir es común al animal y al ser humano, aunque 

este último se siente sentir o se siente a sí mismo, mientras que el animal se limita a la organización del 

sentir. 

Substancia: En la filosofía de Aristóteles, es aquella realidad que existe por sí misma y que sirve de soporte de 

sus cualidades o accidentes, que, por el contrario, están sujetos al cambio. 

Teoría: conocimiento especulativo que no busca ninguna aplicación. Cuando se utiliza para caracterizar a un 

determinado tipo de racionalidad, hace referencia a la reflexión sobre problemas puramente especulativos. 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 2 – El problema del conocimiento y la verdad 
 

1 
 

La Psicología de la Gestalt (forma) estudió 

minuciosamente la percepción y sus fenómenos, 

llegando a establecer leyes de la percepción (de 

simplicidad, de continuidad, de semejanza, de 

proximidad, etc.). Su tesis fundamental es que «el 

todo es mayor que la suma de las partes», esto es, 

que el sujeto pone algo que no está en el objeto 

para configurarlo perceptualmente. 

Unidad 2. El problema del conocimiento y la verdad 

1. El conocimiento 

Uno de los primeros problemas, si no el primero, con el que se tiene que 

enfrentar la filosofía teórica es el del conocimiento. Al fin y al cabo, antes de pensar 

acerca de la realidad es necesario reflexionar sobre hasta qué punto es posible 

fiarse del conocimiento, reflexionar sobre cómo funciona, cuáles son sus 

posibilidades y sus límites. Hay que recordar que la filosofía no da nada por 

supuesto y que eso la obliga a enfrentarse incluso con el tema de cómo hay que 

pensar para hacerlo adecuadamente. 

 

 

 

1.1 Grados y herramientas del conocer 

El ser humano, para responder tanto a los problemas teóricos como a los 

prácticos, cuenta con dos tipos de conocimiento: el sensitivo —a través de los 

sentidos— y el intelectivo —a través de la razón—. 

1.1.1 El conocimiento sensible 

Tradicionalmente se ha hablado de cinco órganos de los sentidos: 

vista oído, gusto, olfato y tacto. Pero la psicología, ya desde hace tiempo, 

distingue bastantes más, utilizando distintos criterios y dando origen, en consecuencia, a clasificaciones diferentes. Una 

de las más utilizadas es la que se hace a partir de su localización en el cuerpo. Se clasifican, entonces, como 

exteroceptores (los que están en el exterior e informan de estímulos externos, como la luz, el sonido, etc., y que 

corresponden a los cinco sentidos tradicionales), interoceptores (internos, captan los estados del organismo, como la sed, 

el cansancio o el hambre), propioceptores  (que permiten la coordinación muscular y el equilibrio, y están situados en los 

músculos) y nociceptores (situados en cualquier parte del cuerpo, informan de estímulos perjudiciales o nocivos para el 

organismo, como el dolor, por ejemplo). 

En cualquier caso, y sean estos o más los sentidos del ser humano, el conocimiento sensible está vinculado todo él 

a la sensación y a la percepción, que, aunque en el lenguaje cotidiano —incluso a veces en el filosófico— son términos 

sinónimos, técnicamente son diferentes. 

La sensación es la excitación que produce un estímulo en un órgano sensorial. Es, pues, algo puramente físico y 

fisiológico, y, en sentido estricto, aún no es conocimiento. Una energía física provoca la estimulación de un órgano 

sensorial y este genera un impulso eléctrico que se desplaza por el sistema nervioso hasta el cerebro, donde se 

descodifica el mensaje sensorial. 

 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 2 – El problema del conocimiento y la verdad 
 

2 
 

El ojo humano capta longitudes de onda entre 380 

y 780 nm (un nanómetro —nm— equivale a la mil 

millonésima parte de un metro). Es lo que se 

denomina espectro de luz visible, que va del 

violeta al rojo. Son invisibles, pues, para el ojo 

humano las longitudes menores de 380 (la luz 

ultravioleta) y las mayores de 780 (la luz 

infrarroja). 

 

La percepción organiza, interpreta y da sentido a 

los datos estrictamente físicos de la sensación. 

El resultado de esta descodificación es solo uno de los elementos del 

conocimiento sensible. En el caso de la vista, por ejemplo, las ondas 

electromagnéticas del espectro de luz visible entran por la córnea y, a través de 

la cámara anterior del ojo, por la pupila, atraviesan el cristalino hasta llegar a la 

retina, donde excitan las células llamadas bastoncillos y conos, produciendo un 

impulso, un mensaje sensorial codificado, que se traslada, a través del nervio 

óptico, hasta el cerebro, donde se produce su descodificación, cuyo resultado es 

uno de los elementos de lo que se ve. Se puede decir, por tanto, que no es el ojo 

el que ve, sino que se ve a través del ojo. Y este esquema es similar en todas las 

sensaciones. Todo se reduce a energías físicas que producen reacciones 

bioeléctricas. 

La percepción, por su parte, tal y como la define el psicólogo español José Luis Pinillos, es «un proceso 

sensocognitivo en el que las cosas se hacen manifiestas como tales en un acto de experiencia». La percepción sí es 

conocimiento, puesto que en ella la sensación, o mejor aún las sensaciones —ya que estas siempre se presentan en 

grupos— han sido organizadas, se les ha dado un sentido. El proceso que da origen a percepciones a partir de sensaciones 

está sometido a una serie de leyes de la Forma, como ya demostraron los psicólogos de la Gestalt (del alemán gestalt: 

«forma» o «configuración»). Estos psicólogos, apoyándose en el hecho de que 

el ser humano percibe totalidades (objetos como tales) y no simplemente 

cualidades separadas (triangularidad, pequeñez, blancura, etc.), estudiaron y 

describieron las leyes que rigen la organización o agrupación perceptiva de los 

estímulos, así como las relaciones entre el fondo y la figura. Además, en la 

formación de las percepciones no solo intervienen sensaciones —la 

percepción no es una simple suma de sensaciones—, sino también otros 

factores como los intereses, expectativas, actitudes, experiencias pasadas y 

motivaciones del sujeto, incluso la cultura, el lenguaje y el medio ambiente en 

el que se desenvuelve su vida. La percepción no es un proceso independiente 

y aislado de la mente, sino una interpretación global (el sujeto pone bastante 

de su parte). 

 

Actividad 1: Observa las tres imágenes proyectadas y responde a las tres preguntas siguientes: 

a) ¿Qué ves en cada una de estas fotografías? 

 

 

b) ¿Qué consecuencias crees que se deducen de ello? 

 

 

 

 

 

c) Aporta algún ejemplo concreto donde se aprecie la influencia de las necesidades personales en la percepción. 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 2 – El problema del conocimiento y la verdad 
 

3 
 

1.1.2 El conocimiento intelectual 

El conocimiento intelectual funciona sobre la base del conocimiento sensible, y se compone de tres operaciones 

básicas que se contienen unas a otras como las muñecas rusas, y que representan el paso de lo más sencillo (el concepto)  

a lo más complejo (el razonamiento). 

La primera de las funciones del conocimiento intelectual —en el sentido de la más simple— es la elaboración de 

conceptos. El concepto es la representación mental, universal y abstracta de un objeto, no necesariamente material. Son 

conceptos: mesa, árbol, nieve, blanco, verde, etc. Los conceptos son abstractos, porque prescinden de las propiedades 

singulares de cada objeto y se quedan exclusivamente con las propiedades comunes a todos los objetos de una misma 

clase y, por ello, son universales, porque se refieren no a un objeto singular determinado, sino a cualquier individuo 

miembro de una clase de objetos. 

Ya Aristóteles (gran filósofo griego del s. IV a. C.) señaló que la formación de los conceptos era fruto de una 

operación mental —la abstracción— que consiste en aislar conceptualmente una propiedad concreta de un objeto y 

reflexionar mentalmente sobre ella, ignorando otras propiedades del objeto en cuestión. Así, por ejemplo, el concepto de 

mesa procede del proceso de comparación de diversos objetos muebles que comparten entre sí unas características 

semejantes que podemos «abstraer» y quedarnos con lo que tienen en común. Aquello que hace que una mesa sea una 

mesa no es que sea cuadrada, redonda, rectangular, de madera, de mármol, verde, amarilla o roja, sino que abstraemos 

de estos objetos su color, su forma, el material del cual están hechas y nos quedamos con 

lo que poseen en común, elaborando de esta manera el concepto de «mesa». Lo mismo 

valdría para «lo blanco», «lo pequeño», «lo justo», etc. 

Los conceptos están inevitablemente asociados al lenguaje que los expresa: se 

expresan en palabras, que reciben más concretamente el nombre de «términos». 

La segunda de las funciones es la de elaborar juicios relacionando conceptos de 

forma ordenada. El juicio es la relación que el pensamiento establece entre dos conceptos cuando afirma o niega el uno 

del otro. Se realiza un juicio, por ejemplo, cuando se establece una relación entre los conceptos «nieve» y «blanco» y se 

afirma que «la nieve es blanca», o cuando se establece una relación entre los conceptos «nieve» y «verde» y se afirma que 

«la nieve no es verde». 

La expresión del juicio —expresión que siempre se da, aunque no se juzgue en voz alta, puesto que el ser humano 

no solo manifiesta su pensamiento con palabras, sino que también piensa con ellas— recibe el nombre de proposición o 

enunciado. Por eso, y aunque existe alguna diferencia de matiz, se pueden considerar como sinónimos los términos juicio, 

proposición y enunciado. 

La tercera función es el razonamiento, que no es sino una relación ordenada de 

juicios. Se puede definir el razonamiento como el proceso mediante el cual el pensamiento 

relaciona dos o más juicios conocidos, que obran como premisas, e infiere de ellos un 

nuevo juicio que recibe el nombre de conclusión. Se realiza un razonamiento, por ejemplo, 

cuando el pensamiento establece una relación entre las proposiciones «todos los alumnos 

de 1.º de Bachillerato estudian filosofía» y «Juan estudia 1.º de Bachillerato», y de ellas 

infiere que «Juan estudia filosofía». En el razonamiento, el pensamiento pasa de una cosa 

conocida a otra inicialmente desconocida; es, pues, el medio por el que el ser humano 

progresa en el conocimiento a partir de lo que ya conoce. 

La expresión del razonamiento —expresión que también se da siempre— recibe el 

nombre de argumento o argumentación. 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 2 – El problema del conocimiento y la verdad 
 

4 
 

Actividad 2: Completa la siguiente tabla 

Función intelectual Se expresa mediante 
Crear conceptos 
 

 

 
 

Proposiciones o enunciados 

Elaborar razonamientos 
 

 

 

Actividad 3: Observa los siguientes razonamientos y anota al lado si ves algo raro en ellos: 

o Todos los seres humanos son mortales. 

o Sócrates es un ser humano. 

o Sócrates es mortal. 

 

o Todos los elefantes leen poesía lírica. 

o Los que leen poesía lírica son buenos patinadores. 

o Todos los elefantes son buenos patinadores. 

 

o Todos los griegos son mortales. 

o Sócrates es griego. 

o Sócrates necesita beber para vivir. 

 

Actividad 4: Une las características de la derecha con cada uno de los tres elementos de la izquierda: 

1. Conceptos 

 

2. Juicios 

 

3. Razonamientos 

 

 

 

 

 

 

Actividad 5: 

a) Describe la diferencia que hay, según Aristóteles, entre palabra y voz. 

b) ¿Qué significa que lo propio de los seres humanos es “poseer de modo exclusivo el sentido de lo bueno y 

de lo malo, de lo justo y de lo injusto, y las demás apreciaciones”? Ponlo en relación con las funciones del 

conocimiento intelectual que hemos visto. 

a. Afirman o niegan algo 

b. Se elaboran por abstracción 

c. Tienen que ser válidos 

d. Contienen premisas y conclusión 

e. Se elaboran con juicios 

f. Son una representación mental 

g. Son universales 

h. Se expresan con enunciados 

i. Se elaboran con conceptos 

TEXTO 1: La naturaleza social del ser humano 

“La razón de que el hombre sea un ser social, más que cualquier abeja y que cualquier animal gregario, es clara. La naturaleza no hace 

nada en vano. Sólo el hombre, entre los animales, posee la palabra. La voz es una indicación del dolor y del placer; por eso la tienen 

los otros animales, ya que por su naturaleza han llegado a tener sensación del dolor y del placer y a indicarse estas sensaciones unos a 

otros. En cambio, la palabra existe para manifestar lo conveniente y lo dañino, así como lo justo y lo injusto, y las demás 

apreciaciones. Y esto es lo propio de los humanos frente a los demás animales: poseer de modo exclusivo el sentido de lo bueno y de 

lo malo, lo justo y lo injusto, más allá del placer y el dolor que sienten”.    ARISTÓTELES, Política. Alianza Editorial, 2015. 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 2 – El problema del conocimiento y la verdad 
 

5 
 

2. La verdad 

2.1 Estados de seguridad respecto a la verdad 

Actividad 6: completa los huecos del epígrafe siguiente con las palabras del 

cuadro de la derecha y sus derivadas. 

Supongamos que un día aparece en una revista la siguiente noticia: «Según los 

datos obtenidos, un grupo de paleontólogos tiene la ________ de que hace 2,8 millones 

de años se produjo en la tierra un gran cambio climático que provocó un descenso brusco 

y duradero de las temperaturas con la consiguiente expansión de los casquetes polares». 

¡Hace 2.800.000 años! ¿Será verdadero lo que dicen? 

Quien no supiera este dato, al leer la revista, ha salido de su ______: ahora ya lo 

sabe. Y lo sabe independientemente de que el dato sea verdadero o falso, porque estar 

_______ no es exactamente lo mismo que ser un ________. 

Es posible, sin embargo, que algún paleontólogo no esté convencido de esa posición. Quizá porque maneja otros 

datos o porque, manejando los mismos, no está seguro de que lleven a esa conclusión. Tiene, entonces, una ______, 

porque aun «afirmando algo, admite la posibilidad de no estar en lo cierto». 

La mayoría de las personas, sin embargo, al no ser especialistas en el tema, al leer los 

argumentos de unos paleontólogos y otros, no sabrían a quiénes dar la razón: ________, 

porque la _____ es eso, la «suspensión del juicio»: no sé si A o si B. Los hipotéticos 

paleontólogos que habían escrito el artículo de la revista dicen poseer _______ de lo que 

afirman, esto es, tienen «plena seguridad de que es verdadero». 

Pero ¿cómo tener certeza de algo? ¿Con qué criterio determinar que una proposición 

es verdadera o falsa? ¿Qué es lo que permite distinguir entre lo verdadero y lo falso? 

2.2 El criterio de verdad 

Actividad 7. Asigna a cada definición uno de los siguientes criterios de verdad: la tradición  el criterio de 

autoridad  la ideología (posverdad)  la verificabilidad  la utilidad  la evidencia. Pon un ejemplo de cada. 

Definición Criterio de verdad Ejemplo 
Algo es verdadero si refuerza mi ideología política o mis prejuicios, 
sin necesidad de contrastar o verificar la información. 

   

Se acepta una afirmación como verdadera porque procede de alguna 
persona a la que se concede crédito por su conocimiento en una 
materia determinada. 

   

Este criterio sostiene que un enunciado será verdadero cuando sea 
beneficioso y útil, cuando permita al ser humano orientarse en la 
realidad o avanzar en sus investigaciones. 

   

Lo evidente es lo que se presenta ante el entendimiento como 
indiscutible, aquello que no tenemos más remedio que aceptar. Por 
ejemplo: «el todo es mayor que la parte». Se da también en el caso 
de los llamados «primeros principios», como el principio de 
identidad, que afirma que una cosa es igual a sí misma («A = A»). 

   

Se toma como verdadero aquello que a lo largo del tiempo ha sido 
considerado como verdadero por la comunidad a la que uno 
pertenece. En el caso de los mitos de muchos pueblos este criterio ha 
desempeñado un papel muy importante. 

   

Lo que se piensa será verdadero si, al contrastarlo con la realidad, 
coincide con ella. Este criterio posee gran aplicación en el campo de 
las ciencias experimentales. 

   

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 2 – El problema del conocimiento y la verdad 
 

6 
 

3. Las falacias o sofismas 

Decíamos más arriba que un argumento erístico o falacia o sofisma es cualquier razonamiento no válido con apariencia de 

validez, de manera que no es un verdadero argumento: cualquier razonamiento que contenga una falacia no puede ser 

aceptado como válido. 

La falta de validez de un razonamiento puede provenir o bien de su forma, de su estructura formal, o bien de la utilización 

de su contenido lingüístico. En el primer caso estaremos ante una falacia formal, en el segundo ante una falacia no formal 

(o informal, o material). 

Las falacias formales lo son porque contienen un error en su estructura, de manera que la conclusión no se deriva 

necesariamente de sus premisas. Detectarlas pertenece, pues, a la lógica formal, de la que ya nos hemos ocupado. 

Las falacias no formales, sin embargo, pueden tener su origen en una enorme variedad de prácticas, y no es fácil 

sistematizarlas todas. Aristóteles, John Locke o Stuart Mill, entre otros muchos, propusieron sus propias clasificaciones. En 

síntesis, podemos distinguir tres tipos: las lingüísticas, las de pertinencia (o más bien impertinencia), las de datos 

insuficientes o las morales. 

3.1 Las falacias de pertinencia 

 Son aquellas que utilizan ideas o situaciones no pertinentes para la veracidad del argumento. Algunas de las más 

importantes son: ad hominen, ad baculum, ad misericordiam, ad verecundiam, ad populum y ad ignorantiam. 

a) Ad hominem (contra el hombre). Es toda refutación que se basa en la censura de quien defiende la idea que se quiere 

refutar: «El lujurioso Laócrates, tan famoso por su oratoria como por sus excesos, dice en sus discursos que la virtud es 

contención y mesura». Evidentemente, la conducta de la persona no refutaría la verdad de lo que dice en sus discursos. 

También aparece cuando se refuta una idea aludiendo a los intereses que puede tener quien la defiende. Por ejemplo, 

cuando en una campaña electoral alguien advierte que «eso lo dice Laócrates porque está en campaña, para captar 

votos». El que quiera captar votos no significa que lo que haya dicho no sea verdad (aunque tampoco garantiza que sea 

cierto, claro). En su libro Juan de Mairena, Antonio Machado recoge una cómica denuncia de esta falacia que se ha hecho 

famosa: 

"La verdad es la verdad dígala Agamenón o su porquero". Al oír la frase, Agamenón asiente y dice: "Estoy conforme", mientras que el 

porquero, que piensa que no es lo mismo contar una verdad siendo un rey o un plebeyo, vestido de turco tradicional que vestido de 

occidental, declara: "no me convence". 

b) Ad baculum (al bastón). El bastón alude a la autoridad o poder de quien argumenta sobre el oyente y en el que se 

apoya para forzar su asentimiento. Por ejemplo, el jefe que argumenta ante sus subordinados tal o cual forma de trabajar 

y concluye: «por supuesto que cada uno puede tener su opinión y hacer lo que crea correcto, pero a mí me encanta que 

quienes trabajan para mí piensen lo mismo que yo». Un argumento, sin duda, convincente... para quienes quieran seguir 

trabajando para él. 

c) Ad misericordiam (a la compasión). Persigue convencer a los oyentes apelando a sus sentimientos (la compasión, la 

empatía, el afecto, el agradecimiento, etc.), no a los argumentos expuestos: «Laócrates es culpable, sí. Lo ha confesado. 

Pero ¿condenaréis a este pobre viejo, a este orador decrépito y enfermo que tantas veces os hizo gozar con sus discursos, 

a quien cuando os hizo un favor no le preguntasteis si cumplía con la ley, a quien está más cerca de la muerte que del 

deleite de vivir?». 

d) Ad verecundiam (a la autoridad). Esta falacia se refiere a la autoridad intelectual o moral que sobre los temas tratados 

tiene el especialista, el que sabe de ellos. Si la falacia ad hominem se apoya en la autoridad como poder, esta se apoya en 

la autoridad como saber. «No soy yo quien dice que la virtud es contención y mesura, sino Laócrates, el más sabio y 

virtuoso de los hombres». 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 2 – El problema del conocimiento y la verdad 
 

7 
 

e) Ad populum (al pueblo). Consiste en la apelación a los tópicos, a lo que la gente suele pensar dándolo como 

evidentemente verdadero: «Lo diga o no Laócrates, eso es así de toda la vida, ¡todo el mundo lo sabe!». 

POLO: ¿No crees que quedas refutado, Sócrates, cuando dices cosas tales que ningún hombre se atrevería a decir? En efecto, 

pregunta a cualquiera de estos (Platón, Gorgias, Gredos, 2010). 

f) Ad ignorantiam (por ignorancia) que recurre a dar por verdadero aquello que el oyente no puede refutar: «Laócrates 

habla a diario con los dioses. Y si no, ¡demuéstramelo!». 

3.2 Las falacias de datos insuficientes 

a) Generalización inadecuada. Se produce en argumentos, normalmente inductivos (van de lo particular a lo general), que 

en su conclusión incluyen una generalización que rebasa los límites de las premisas. Ejemplo: «Atenienses, he conocido a 

muchos macedonios en mi vida y en todos ellos descubrí gusto por la insidia; creedme si os digo que todos los macedonios 

son insidiosos por naturaleza». 

b) Falsa causa (Post hoc ergo propter hoc, “después de esto, eso; entonces, a consecuencia de esto, eso”). Esta falacia 

ocurre cuando se establece como causa de algo lo que ocurre inmediatamente antes de ese algo. Consiste en confundir el 

orden cronológico con el orden lógico. Ejemplo: Laócrates mantenía que la leche era buena para los discursos, porque «las 

palabras son más justas después de haber desayunado». 

c) Evidencia incompleta o “cherry picking”. Esta falacia ocurre cuando se omiten deliberadamente las pruebas: ocultación 

o sustracción de pruebas que irían en contra de lo que se quiere defender. Por ejemplo, nuestro falso Laócrates jamás dijo 

que su esclavo más fiel y pacífico también era de origen macedonio. 

3.3 Las falacias morales 

La más importante de todas es la falacia naturalista, que busca confundir el ser (lo que hay) con el deber ser (lo que 

debería haber). Por ejemplo, si la esclavitud resultaba habitual para un griego del siglo V a.C., entonces era lo mejor, pues 

parecía ser “lo que siempre se ha hecho”. Se llama naturalista porque asume que el comportamiento humano es como la 

naturaleza y no tiene sentido ir en contra de ella. 

 

Actividad 8. Otras falacias. Busca información sobre alguna de las siguientes falacias y explícala en clase a tus 

compañeros: 

- Wishful thinking 

- Falso dilema 

- Petición de principio 

- Falso escocés 

- Afirmación gratuita 

- Pedofrastia 

- Hombre de paja 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 4 – La reflexión filosófica sobre el ser humano 
 

1 
 

Unidad 4. La reflexión filosófica sobre el ser humano 

Si recuerdas nuestra actividad inicial, dijimos que la principal diferencia 

entre la ciencia y la filosofía es que la primera explica cómo ocurren las 

cosas y la segunda se pregunta qué significan para nosotros. En esta 

unidad vamos a empezar a reflexionar acerca del sentido de la existencia 

humana, que es lo que más debería interesarnos (porque, ¿qué otra cosa 

puede haber más apasionante que nuestra propia existencia?). Sin 

embargo, también dijimos que la filosofía, para desempeñar mejor su 

tarea, necesita tener en cuenta los datos que aportan las ciencias. Por eso 

debemos empezar diciendo algo sobre la teoría científica que explica cómo 

hemos llegado a ser el extraño animal que somos desde un punto de vista 

biológico: el evolucionismo. 

Actividad 1. ¿Reconoces la placa metálica de la fotografía de arriba? Busca información sobre ella y su 

significado y anótala en tu cuaderno. 

1. La evolución 

1.1 El hecho de la evolución 

Hasta principios del siglo XIX, la biología mantenía que las 

especies de seres vivos existentes eran independientes e 

inmutables y que todas ellas habían permanecido a lo largo del 

tiempo con las mismas características. Esta teoría recibe el nombre 

de fijismo y fue defendida entre otros por Carlos Linneo, conocido 

sobre todo por su labor taxonómica, y por Georges Cuvier, el 

creador de la anatomía comparada. 

Sin embargo, las similitudes bioquímicas entre las distintas 

especies, la anatomía comparada de los desarrollos embrionarios 

de especies diferentes, la diversidad de especies en las zonas 

geográficamente alejadas, los registros fósiles que aporta la 

paleontología, etc., fueron indicios suficientes para afirmar que 

existía una evolución de las especies. 

En la actualidad, el evolucionismo es un hecho aceptado por la 

comunidad científica y la población en general (aunque con algunas 

excepciones) que debe ser descrito y explicado a través de un sistema 

teórico. En lo que no están de acuerdo todos los científicos es en la explicación de los mecanismos que provocan que 

unas especies den origen a otras diferentes, ni en la descripción de los diferentes caminos que ha seguido la 

evolución de las especies a lo largo del tiempo, aunque esto no es algo extraño, ya que aún nos falta saber mucho 

acerca de cómo evolucionó la vida en la tierra. Tampoco existe unanimidad entre la población al señalar si la 

evolución posee algún propósito (va hacia alguna meta) o no lo hace, aunque la teoría de la evolución solo nos 

explica el modo en que se produce esta evolución, y por tanto rechaza hablar de la finalidad o el sentido último de la 

misma (algo que suele pertenecer más al terreno de la filosofía y de la religión). 

 

 

 

Carl Sagan sosteniendo la placa de metal más famosa de 
la historia. 

Carlos Linneo creó en el s. XVIII el famoso árbol de 
categorías con las que clasificamos las especies 
biológicas (a esta clasificación se la conoce como 
“taxonomía”). En la imagen puedes ver un ejemplo de 
su uso aplicado a la especie humana. 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 4 – La reflexión filosófica sobre el ser humano 
 

2 
 

1.2 Teorías de la evolución 

A partir de las obras de Jean-Baptiste Lamarck y de Charles Darwin en el s. XIX los biólogos mantienen, 

mayoritariamente, que el universo y la vida en todas sus manifestaciones —y, por lo mismo, todas las especies— son 

el resultado del cambio y la adaptación. Esta teoría recibe el nombre de evolucionismo y defiende que las especies 

de seres vivos actuales proceden de otras que han desaparecido, y estas a su vez de otras, hasta llegar a unos 

primeros organismos vivos que proceden de la materia. Para el evolucionismo, todos los seres vivos, de las células 

procarióticas al hombre, pertenecen a una única y gran familia que se ha desarrollado en el transcurso de la historia 

de la Tierra. 

El Lamarckismo 

Lamarck, uno de los primeros científicos en 

defender esta teoría, explicaba la evolución por las 

variaciones que sufren los organismos vivos bajo la 

influencia del medio ambiente, al provocar el uso o 

desuso de determinados órganos. El conjunto de 

circunstancias del medio ambiente en que se 

desarrollan los seres vivos crean en ellos unas 

necesidades que, a su vez, provocan unas determinadas 

costumbres que les llevan a utilizar, o a dejar de utilizar, 

unos determinados órganos. Los órganos que se utilizan 

mucho se desarrollan, mientras que los que no se 

utilizan se atrofian, y las variaciones obtenidas de esta 

manera se transmiten a los descendientes, dando 

origen, con el tiempo, a nuevas especies. Por ejemplo, 

las jirafas tienen el cuello y las patas delanteras largas 

porque el uso que durante generaciones han hecho de 

estos órganos para alcanzar mejor las hojas de los 

árboles, los han hecho crecer. 

Esta teoría tiene la ventaja de su sencillez, pues parece explicar a lo que ocurre de forma intuitiva. El 

problema es que se demostró falsa, pues hoy sabemos que las variaciones adquiridas no se heredan (al menos en la 

inmensa mayoría de los casos), por lo que Lamarck ha terminado cayendo en el olvido y siendo el “gran derrotado” 

de esta historia frente a su gran adversario, Charles Darwin. 

  



Filosofía 1ºBACH. Unidad 4 – La reflexión filosófica sobre el ser humano 
 

3 
 

El Darwinismo 

Charles Darwin explicó la evolución a partir de los conceptos de lucha por la existencia y de selección 

natural. Adoptó como punto de partida la posibilidad de que las poblaciones vivientes, al aumentar más 

rápidamente que el alimento disponible, podían provocar verdaderas catástrofes como consecuencia de la falta de 

recursos alimenticios. Sin embargo, en la naturaleza el número de efectivos de cada especie se mantiene más o 

menos estable, puesto que solo sobreviven y se reproducen ciertos individuos que cuentan con ventajas sobre los 

demás. 

La lucha por la existencia se produce tanto entre 

individuos y variedades de la misma especie como entre 

especies. Los individuos de una especie nunca son 

exactamente iguales, sino que sufren ciertas variaciones 

que favorecen o dificultan la adaptación al medio de los 

organismos en los que se han producido. Estas 

variaciones (hoy llamadas mutaciones), en sí mismas, no 

persiguen ningún fin ni ningún mejoramiento, sino que 

son inicialmente producto del azar, aunque luego son 

transmitidas genéticamente a los descendientes y con el 

tiempo pueden llegar a convertirse en rasgos de toda la 

especie. En la lucha por la existencia sobreviven y se 

reproducen solo los más aptos, esto es, los individuos 

que han sufrido variaciones que les permiten adaptarse 

mejor al medio en el que se encuentran, mientras que los 

que han obtenido variaciones desfavorables son 

eliminados. En esto consiste la selección natural. 

 

  



Filosofía 1ºBACH. Unidad 4 – La reflexión filosófica sobre el ser humano 
 

4 
 

Actividad 2. En la ilustración aparecen distintas fases del desarrollo de embriones de varias especies. 

¿Qué te sugiere lo que ves? ¿Estos datos pueden servir para apoyar la teoría de la evolución? ¿Por qué? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Actividad 3. Lee el siguiente fragmento de El origen de las especies y responde a las preguntas: 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

a) ¿Cuál dirías que es la idea fundamental de la teoría de la evolución? 

b) ¿Tiene la evolución una finalidad o es producto del azar y la necesidad? 

c) ¿Cuáles dirías que son según el fragmento de arriba los mecanismos de la evolución? 

d) ¿Afirmó Darwin la supervivencia de los más fuertes? Razona tu respuesta. 

e) ¿Cuál es la diferencia fundamental entre lamarckismo y darwinismo? 

  



Filosofía 1ºBACH. Unidad 4 – La reflexión filosófica sobre el ser humano 
 

5 
 

El evolucionismo en la actualidad: el neodarwinismo 

 Tanto la posición de Lamarck como la de Darwin planteaban un 

problema: dejaban sin explicar uno de los rasgos esenciales de la teoría 

de la evolución: por qué determinadas variaciones de los seres vivos eran 

hereditarias, es decir, se transmitían a los descendientes, y otras no. La 

razón de esta deficiencia hay que situarla en la imposibilidad científica de 

distinguir en esa época entre modificaciones, o variaciones provocadas 

por cambios medioambientales, que no son hereditarias; y mutaciones*, 

o alteraciones que se producen en los genes* de los organismos vivos y se transmiten por herencia. 

 Para poder llegar a hacer esta distinción fueron necesarios los descubrimientos de Gregor Mendel sobre la 

herencia biológica y, sobre todo, los de Hugo de Vries sobre los genes. De hecho, este científico, alrededor de 1900, 

fue el primero en distinguir entre ambos tipos de variaciones. 

 En la actualidad, el mejor conocimiento de la selección natural, de las mutaciones y de los mecanismos de la 

herencia biológica, han permitido formar un cuerpo de doctrina, que se conoce con el nombre de teoría sintética de 

la evolución, o neodarwinismo, donde se combinan el evolucionismo y la genética. 

Esta teoría, ampliamente aceptada en la comunidad científica, mantiene que: 

a. En la generación de organismos pueden producirse mutaciones, esto es, 

alteraciones en la secuencia del ADN. Las mutaciones son relativamente 

frecuentes en todas las especies (un individuo por millón) y se producen al azar, 

de manera que no persiguen ninguna meta, no son finalistas. 

b. Por medio de la selección natural los individuos con genes desfavorables para 

sobrevivir, o para competir con otros individuos mejor dotados, desaparecen, 

mientras que sobreviven y se reproducen aquellos cuyos genes les hacen más 

aptos para adaptarse al medio. 

c. Las mutaciones ventajosas se perpetúan por medio de la herencia, ya que son solo los individuos mejor 

adaptados los que sobreviven y transmiten dichas variaciones a sus descendientes. A lo largo de generaciones 

esas variaciones favorables se acumulan y transforman progresivamente a los organismos. 

El origen de las especies que ahora conocemos se encuentra en la suma de pequeñas variaciones ventajosas en 

los genes, a lo largo de períodos muy largos de tiempo. Existe, pues, una variación progresiva de todos los vivientes, 

pero solamente en el sentido de una mejor adaptación. 

Así pues, para el neodarwinismo las mutaciones explican las variaciones casuales que se heredan, y la selección 

natural dirige el curso de la evolución eliminando las variedades no adaptativas y perpetuando a los individuos mejor 

adaptados: 

El avance en el conocimiento en la genética ayuda a 
entender mejor el proceso evolutivo. 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 4 – La reflexión filosófica sobre el ser humano 
 

6 
 

2. La construcción de la identidad humana 

El ser humano posee unas características fisiológicas, y como consecuencia de ellas unos 

rasgos específicos, que explican en parte su modo de vivir, su modo de adaptarse al medio. 

Pero, además, a diferencia del resto de especies conocidas, posee como una segunda 

naturaleza la cultura, que es la que le hizo dar el paso definitivo de homínido a humano y 

que es imprescindible tener también en cuenta a la hora de explicar esa adaptación. La 

identidad humana se construye desde la dialéctica (es decir, la relación conflictiva) 

naturaleza-cultura. 

2.1 El ser humano como ser natural 

Sin duda, la característica fisiológica más significativa de los humanos es el bipedismo*, el hecho de caminar sobre 

dos piernas, en posición erecta. Gracias a ese hecho se han producido los cambios que han contribuido a la aparición 

de los humanos actuales. Si se recorre el cuerpo humano de abajo a arriba se entiende perfectamente cómo ha 

influido el bipedismo en su evolución: 

1. En primer lugar, el humano se hizo plantígrado, esto es, comenzó a 

caminar sobre la planta del pie (desde los dedos al talón), los dedos de los 

pies se hicieron más cortos y el pulgar se desplazó y dejó de ser oponible. 

2. Las rodillas se desplazaron hacia el interior para mantener las piernas no 

flexionadas. 

3. La cadera se reforzó para mantener el peso de todo el tronco y la pelvis se 

ensanchó, ensanchándose el canal del parto en las mujeres. 

4. La columna vertebral se hizo más sinuosa, curvándose en las zonas dorsal 

y lumbar. 

5. Se liberaron las manos: el pulgar se desplazó y se hizo oponible, esto es, capaz de hacer pinza con los demás 

dedos. 

6. Se produjeron cambios en la unión del cuello con la cabeza para mantener el equilibrio y mantener la vista al 

frente. 

7. Los cambios en el esfenoides* (uno de los huesos de la base del cráneo) produjeron un cráneo redondeado 

de mayor capacidad y mayor cerebración, una frente recta, y una nariz y un mentón cortos (achatamiento de 

la cara), con un paladar parabólico. 

8. También se produjeron cambios en la garganta y las vías respiratorias que configuraron un aparato de 

fonación exclusivo. 

9. Se perdió el estro* o época de celo, de manera que la sexualidad 

se hizo permanente. 

10. Por último, y como consecuencia de todo lo anterior, aparecen los 

rasgos neoténicos* propios de los humanos y derivados del hecho 

de que nacemos “antes de tiempo” o “inacabados”: prematuridad, 

maduración lenta (niñez y adolescencia) y vida más larga. 

Todos estos cambios se fueron produciendo lentamente durante el 

proceso de evolución como especie y todos ellos están interrelacionados, 

implicándose mutuamente: el desarrollo cerebral, la liberación de las 

manos, la construcción de herramientas, el dominio del fuego para cocinar 

alimentos, la ingesta de proteínas de la carne, la aparición del lenguaje, 

etc., no pueden entenderse por separado.  

Versión femenina del famoso Hombre de Vitruvio de 
Leonardo Da Vinci, por Maura Boucher 
(https://www.bbc.com/mundo/noticias-53090609). 

Comparación de algunos rasgos físicos relacionados con la 
locomoción bípeda de humano y gran simio. 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 4 – La reflexión filosófica sobre el ser humano 
 

7 
 

Los casos reales de niños ferinos —niños criados por 
animales salvajes o no socializados— muestran 
claramente cómo los seres humanos solo se realizan 
como tales en sociedad. En la imagen, un fotograma 
de la película de 1970 L'enfant Sauvage (El pequeño 
salvaje), de François Truffaut, ilustra un caso real y 
bien documentado de Victor de Aveyron, un niño 
ferino encontrado en Francia en 1799. 

2.2 Rasgos específicos del ser humano 

Las características fisiológicas son la base sobre la que descansan los rasgos específicos del ser humano que le 

permiten, entre otras cosas, adaptarse al medio de una forma totalmente nueva: adaptando el medio a sus 

necesidades. Los rasgos específicos más importantes son: 

a. La posibilidad de crear útiles artificiales. El ser humano es capaz de producir útiles artificiales, herramientas 
—objetos que el ser humano encuentra o construye y que aumentan sus posibilidades a la hora de 
relacionarse con el medio, como las lascas, las hachas, las lanzas...—; con la producción, utilización y 
conservación de estos útiles comienza propiamente la cultura humana. La producción de útiles artificiales va 
a permitirle actuar en el mundo de manera más eficaz. Al ser consciente de ello, el hombre trata de 
reproducirlas, conservarlas y perfeccionarlas. 

b. El lenguaje simbólico. Normalmente se suele afirmar que lo que le caracteriza y le diferencia de los demás 
animales es su racionalidad, su capacidad de pensar, y eso es cierto. Pero pensamiento y lenguaje están 
íntimamente unidos; son como las dos caras de una moneda. Gracias al lenguaje articulado, el ser humano 
organiza su experiencia de la realidad en forma de pensamiento, lo que le permite ir más allá de la 
inmediatez de las sensaciones que recibe y dotar de sentido a la realidad que le rodea convirtiéndola en un 
mundo. El ser humano, al simbolizar en palabras los estímulos que se producen a su alrededor, los convierte 
en objetos y, de esta manera, se distancia de la realidad que le rodea. Además, el lenguaje articulado le 
permite comunicar su experiencia de la realidad a los demás —y conocer la de ellos— mediante la palabra, 
que es mucho más compleja que la mera voz (recuerda lo que decía Aristóteles sobre esto en la Unidad 2). 

c. La autoconciencia o autoconocimiento. La autoconciencia es un 
«darse cuenta» de lo que está alrededor y, sobre todo, un «darse 
cuenta de uno mismo» y de todo lo que le ocurre. El ser humano es 
el único ser capaz de «desdoblarse», de volver sobre sí y darse 
cuenta de sí mismo. El ser humano siente, desea, piensa… y sabe 
que va a morir. Pero, al mismo tiempo, se da cuenta de que siente, 
de que desea, de que piensa, de que sabe... El darse cuenta de sí 
mismo es el elemento fundamental que le convierte en el único ser 
sobre la tierra que puede ser calificado como persona, puesto que 
sobre la autoconciencia se asienta la posibilidad de sentirse uno 
mismo a pesar de todos los cambios que puedan producirse en él. 

d. La libertad. Los animales poseen unos instintos que les permiten 
responder a los estímulos que les afectan de una manera concreta que, además, es la más adecuada para 
sus intereses vitales. Por eso, todos los animales de una especie se comportan prácticamente de la misma 
forma y lo han hecho así a lo largo del tiempo. En los animales, en la medida en que su sistema nervioso es 
más simple, los genes no solo explican sus características fisiológicas, sino también sus pautas de 
comportamiento. El ser humano, sin embargo, ante cualquier estímulo, o mejor aún ante cualquier situación 
(recordemos que gracias al lenguaje, convierte los estímulos en objetos) 
no se ve obligado a actuar de una única manera. Siempre tiene diversas 
posibilidades de las que tiene que «elegir» una sacrificando las demás. 
En esto precisamente consiste la libertad como rasgo específico del ser 
humano. La libertad se asienta básicamente en la complejidad del 
sistema nervioso (con el cerebro a la cabeza) que permite realizar 
comportamientos no determinados genéticamente. 

e. La sociabilidad. El ser humano tiende a vivir en agrupaciones sociales 
cada vez más complejas (familia, clan, tribu, ciudad, Estado…) y es en 
ellas donde se realiza como persona. En las agrupaciones sociales recibe 
la «herencia» de los útiles producidos por sus antepasados (técnica) y 
la experiencia de sus mayores organizada en forma de pensamiento y 
transmitida a través de la palabra oral o escrita (conocimiento); solo 
sobre esta doble herencia puede organizar su propia experiencia y sus 
propias creaciones, que serán más ricas cuanto más completa sea esa 
herencia. 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 4 – La reflexión filosófica sobre el ser humano 
 

8 
 

2.3 El ser humano como ser cultural 

Como consecuencia de sus características, el ser humano, a diferencia de los 

demás seres naturales, se relaciona con el medio ambiente no solo de forma natural, 

es decir, no solo realizando aquellas acciones que surgen de su naturaleza, de sus 

genes; sino también, y sobre todo, culturalmente, es decir, mediante acciones que 

aprende de los demás. Los humanos se adaptan al medio no solo biológicamente, sino 

también a través de la cultura. La aparición del ser humano supone un cambio radical 

en la historia de la evolución de las especies animales: la evolución biológica cede 

entonces el paso a la evolución cultural. 

El ser humano, a diferencia de las demás especies animales, ya no evoluciona en 

términos de selección de individuos, sino de sociedad humana y, en lugar de tender a 

diferenciarse en especies, se va integrando progresivamente en grupos sociales cada 

vez más amplios en virtud no de la evolución orgánica sino de la evolución cultural. 

El proceso de hominización y el proceso de humanización son complementarios y se encuentran 

interrelacionados. Lo cultural viene exigido por las estructuras neurofisiológicas del ser humano —sistema 

nervioso complejo y cerebro desarrollado— y, además, se inscribe en el seno de estructuras de aprendizaje 

que tienen un origen biológico. Toda separación entre lo biológico y lo cultural, que no sea por razones 

metodológicas (es decir, para facilitar su explicación), puede resultar en una simplificación excesiva de la 

realidad. 

2.4 Sociedad y cultura 

Los seres humanos, por poseer un sistema nervioso complejo y una 

escasísima dotación instintiva, necesitan aprender a comportarse. Pero para 

aprender no basta con tener necesidad de hacerlo, sino que es necesario, 

además, un ambiente que enseñe o permita aprender. Ese ambiente es el 

constituido por los demás humanos, por la sociedad, que es el medio propio del 

ser humano desde que nace. El recién nacido se inserta en diversos grupos 

sociales en los que realiza sus aprendizajes. Por eso hablar de aprendizaje y 

hablar de sociedad es hablar de cultura*. 

La cultura se puede definir como «todo aquello que una sociedad 

conoce o hace y que puede ser aprendido por otros seres humanos»; la cultura 

comprende, pues, todo lo producido por el hombre en sociedad, ya sean objetos, normas o ideas. Cultura y sociedad 

se implican mutuamente: toda cultura remite a una sociedad determinada, de la misma manera que toda sociedad 

desarrolla una cultura concreta. Y porque el ser humano, desde que nace, se va insertando en diferentes grupos 

sociales en los que se realiza como persona, la cultura aparece como un segundo ambiente, como una segunda 

naturaleza, propia del hombre y producida por él. 

 
Actividad 4. Busca el significado de los siguientes términos y ponlo en tu cuaderno: «etnocentrismo», 
«relativismo cultural», «interculturalidad». A continuación, responde a las siguientes preguntas: 
 

a) ¿Crees que todas las costumbres deben ser respetadas por el hecho de pertenecer a una determinada 
cultura? Argumenta por qué. 

b) ¿Crees que es posible que todas las culturas humanas lleguen a convivir en paz? ¿Qué deberían aceptar? 
 
  



Filosofía 1ºBACH. Unidad 4 – La reflexión filosófica sobre el ser humano 
 

9 
 

2.5 El gen egoísta de Dawkins: “máquinas de supervivencia” que cobraron conciencia y se liberaron 

A estas alturas ya sabemos que, aunque Charles Darwin trazó las líneas maestras de la 

teoría evolutiva con su “selección natural”, todavía habrían de pasar unas décadas para que el 

descubrimiento de la genética la perfeccionara aún más. Esto ocurrió ya entrado el siglo XX (véase 

el epígrafe sobre el neodarwinismo en los apuntes de clase). El siguiente paso se produjo en los 

años 70 del siglo pasado, cuando el etólogo británico Richard Dawkins integró con éxito las 

perspectivas biológica y cultural del ser humano, hasta entonces enfrentadas o consideradas por 

separado, en una única teoría evolutiva compatible con el conocimiento acumulado hasta 

entonces, pero que introducía algunas novedades significativas. 

En 1976, Dawkins publica El gen egoísta: las bases biológicas de nuestra conducta con 

el propósito de resolver un aparente problema, el de la oposición entre altruismo y egoísmo 

desde el punto de vista de la teoría evolucionista. El problema era el siguiente: si, según 

Darwin, todos los seres vivos luchan entre sí para sobrevivir y reproducirse, ¿cómo es posible 

que en ocasiones el ser humano, o incluso algunos otros animales, se comporten de forma 

altruista, renunciando a su propio beneficio por ayudar a los demás? El libro entiende que la 

forma correcta de ver estas aparentes “excepciones” es pensar que la unidad fundamental de 

selección y herencia no es ni la especie ni el grupo, y ni siquiera el individuo, como creyó 

Darwin, sino el gen. Para Dawkins, los organismos (entre ellos los seres humanos) no somos 

más que máquinas para garantizar el transporte y la supervivencia de los genes a lo largo del 

tiempo. Y aunque en los animales individuales a veces parece que es preferible alguna forma 

de altruismo, esto es, el beneficio para otro y no para sí, ese altruismo es solo aparente, porque en realidad es un 

egoísmo disfrazado. Así pues, tanto el egoísmo como el altruismo serían explicados por una ley fundamental: el 

egoísmo de los genes. 

Los humanos somos también esas máquinas de supervivencia de los replicadores, esos genes egoístas que 

nos constituyen y que propagamos. «Los genes —escribe Dawkins— son los inmortales», o más bien, son definidos 

como entidades genéticas que casi merecen esta calificación. 

Ahora bien, una vez planteada la situación en estos términos tan duros 

y deshumanizados, el libro de Dawkins introduce un importante giro de guion: 

en un momento dado, coincidiendo aproximadamente con el surgimiento del 

neolítico, se genera una segunda dimensión evolutiva. Es como si el plano en 

el que la evolución tiene lugar se desdoblase. Surge entonces la cultura con su 

nueva unidad de replicación, el meme, que paulatinamente empieza a sustituir 

a la vieja evolución biológica, pues es en la cultura donde se acumulan y 

transmiten las novedades, y ya no en los organismos, que pasan a ser 

secundarios.  

Dawkins habla así de una auténtica revolución: «la revolución 

de las máquinas», en el sentido de que los organismos (nosotros, los 

seres humanos individuales) hemos retomado el control de la 

evolución y ahora podemos anteponer nuestros propios intereses, a 

través de los memes, a los de esos dioses antiguos caídos en desgracia 

que son los genes. 

Así pues, la conclusión del libro de Dawkins es que la cultura también puede entenderse desde el punto de 

vista evolucionista. En ella, los replicadores no son los genes, sino los memes (las unidades de información) que se 

Richard Dawkins hacia 1980 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 4 – La reflexión filosófica sobre el ser humano 
 

10 
 

van transmitiendo de generación en generación y que pueden modificar las órdenes genéticas en algunos aspectos. 

Así, por ejemplo, educando en el altruismo o anteponiendo causas racionales a objetivos biológicos es posible 

“hackear” (aunque nunca sustituir por completo) las órdenes egoístas de nuestros genes. 

 

Actividad 5. Utiliza un generador de memes de Internet para elaborar al menos tres memes relacionados 
con el instituto que tengan potencial para volverse virales (sin ser ofensivos). Después, cópialos en tu 
cuaderno. Los mejores se expondrán públicamente. 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 5 – La reflexión filosófica sobre el ser humano (2) 
 

1 
 

 

Brad Pitt interpretado a Aquiles en 
Troya. 

Unidad 5. La reflexión filosófica sobre el ser humano (2ª parte) 

1. La reflexión filosófica sobre el ser humano. Introducción 

Como dijimos en la Unidad 1, el mundo exterior no es el único misterio al que el 

ser humano ha tenido que enfrentarse desde su origen, pues él mismo se 

presenta como una incógnita que debe despejar y tratar de resolver. ¿Cuál es el 

sentido que debemos dar a nuestra vida? ¿Qué camino debemos seguir? ¿Qué 

habilidades hemos de desarrollar –tanto físicas como mentales– para 

desenvolvernos en esta aventura? 

En todas las épocas, las distintas culturas han ido perfilando como respuesta a 

estas preguntas un prototipo de ser humano que encarna sus valores más altos: el 

héroe homérico, el sabio del clasicismo griego, el guerrero vikingo, el santo del 

cristianismo, el cruzado medieval, el comerciante renacentista, el revolucionario 

de la modernidad o el empresario de éxito del mundo actual han sido, entre otros muchos, los modelos 

propuestos para ser imitados por los demás. 

Actividad 1. Arriba aparecen 8 prototipos de ser humano que definen épocas históricas de la humanidad. 

 Asocia a cada uno de ellos tres virtudes que los definan y sirvan para distinguirlos entre sí. 

 ¿Por qué crees que no hay ningún prototipo femenino entre ellos? 

 Intenta describir un modelo de ser humano que te gustaría encarnar en tu vida adulta. 

En los orígenes de nuestra cultura, en la Grecia arcaica, anterior al siglo V 

a.C., es el héroe homérico de los mitos el que se presenta como modelo humano. 

El héroe, que es mortal, se vive a sí mismo como descendiente de los dioses, 

como miembro de una estirpe superior y aristocrática con poderes 

extraordinarios, libre, no sometido a ninguna autoridad superior salvo al destino. 

La valentía, el orgullo, el deseo de gloria, la fama, la necesidad de competición 

son, pues, las cualidades de la excelencia (areté, virtud) propia del héroe, que vive 

para realizar lo que el destino le tiene preparado. 

Detrás de esta descripción hay sin duda una forma de entender al ser 

humano arquetípico, poseedor de unas determinadas cualidades corporales y unos 

determinados rasgos de carácter que le hacen ser lo que es. 

Pero al margen de estos modelos que la sociedad aporta a modo de “soluciones temporales”, y al menos 

desde Sócrates, filósofo griego del s. V a. C., la filosofía se ha ocupado de hacerse preguntas más profundas 

sobre lo que hace al ser humano ser lo que es. ¿Qué somos los seres humanos? ¿Qué lugar ocupamos en el 

universo? ¿Somos únicamente cuerpo material o hay algo más en nosotros: espíritu, alma, mente…? Y si es así, 

¿cuál es la relación entre ellos? ¿Debemos guiarnos solo por la razón o también por los sentimientos? ¿Qué 

carácter y virtudes debemos perseguir para desarrollar nuestro máximo potencial? ¿Somos libres de elegir o 

estamos determinados por las leyes de la naturaleza, el destino o los dioses? ¿Qué significa que seamos seres 

sociales? ¿Tiene sentido nuestra existencia? ¿Nuestra vida acaba definitivamente con la muerte? 

Estas y otras muchas preguntas se han venido planteando desde hace siglos, y las respuestas han sido tan 

variadas que aquí solo podremos recoger algunas de ellas, las suficientes (esperamos) como para que te hagas 

una idea de la dificultad del problema y puedas empezar a formarte tu propia opinión. 

Vasija griega donde se representa el 
episodio de Ulises y las sirenas. 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 5 – La reflexión filosófica sobre el ser humano (2) 
 

2 
 

El hombre máquina de Fritz 

Kahn, ilustración de 1926. 

Empecemos por este asunto, que parece el más básico: 

2. La naturaleza humana desde la filosofía. Nociones generales 

 

2.1 Dualismo y monismo 

Los dualismos conciben al ser humano como un ser compuesto de dos sustancias, 

el cuerpo y el alma (o el cuerpo y el espíritu), cualitativamente diferentes e 

independientes, y que producen fenómenos distintos: el cuerpo los fenómenos 

biológicos y el alma los mentales. Esta posición ha sido mayoritaria en nuestra 

cultura hasta el siglo XVIII: Platón, Aristóteles, los autores cristianos, Descartes, 

Kant y un larguísimo etcétera son representantes del dualismo antropológico. 

Aunque esta postura ha sido casi unánime en la historia, el problema viene al 

intentar explicar las relaciones entre cuerpo y alma, algo que nunca ha sido logrado 

de forma satisfactoria. 

 

Los monismos, mayoritariamente materialistas, afirman, por su parte, que el hombre 

es una única realidad de carácter material, el cuerpo –del que el cerebro forma parte–, y 

explican todos los procesos mentales, incluso los más complicados, recurriendo 

exclusivamente a procesos físicos y químicos. Los monismos no tuvieron gran influencia 

cultural en la Antigüedad o en la Modernidad, pero a partir de los siglos XIX y XX (época 

contemporánea) sus planteamientos han pasado a ser muy importantes debido a los 

avances científicos y el auge del materialismo. No obstante, tampoco a día de hoy logramos 

explicar completamente las funciones mentales reduciéndolas a fenómenos físico-químicos 

(hay muchas cosas del cerebro que aún ignoramos), por lo que se puede decir que la pugna 

entre dualismo y monismo sigue en tablas. 

 

 

 

 

2.2 La personalidad humana y sus tres componentes 

Los rasgos, características y cualidades de la personalidad son muchos y muy variados, pero se pueden 

reducir a tres grandes grupos: 

- Aquellos pertenecientes al temperamento, que forman parte de nuestra naturaleza biológica y 

están estrechamente vinculados al funcionamiento de nuestro sistema nervioso y endocrino. 

- Aquellos que conforman el carácter, que son aprendidos desde la infancia y durante toda la vida de 

manera más o menos consciente y libre. Estos cambios son continuos, aunque a menudo se 

adquieren más intensamente en épocas de crisis personal. 

- Últimamente, además, casi todos los autores añaden el ambiente social y cultural como tercer 

ingrediente esencial de la personalidad. En función de la educación y costumbres recibidas, así 

como de los obstáculos a los que nos hayamos enfrentado o la riqueza y variedad de situaciones a 

las que nos hayamos expuesto, nuestra personalidad podrá cambiar sustancialmente. 

Los rasgos del temperamento son difícilmente cambiables (aunque no sea imposible), puesto que 

forman parte de la herencia biológica de cada cual, aunque esto no significa que siempre tengan que 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 5 – La reflexión filosófica sobre el ser humano (2) 
 

3 
 

coincidir con los de nuestros padres (de hecho, la semejanza entre padres e hijos se debe muchas veces a 

motivos de educación y convivencia). Sin embargo, los rasgos del carácter son aprendidos y se pueden 

modificar mediante entrenamiento y esfuerzo, por lo que la persona es responsable de ellos. Finalmente, 

respecto al ambiente diremos que no somos ni totalmente pasivos ni totalmente activos: sin duda, somos 

moldeados por él, sobre todo al principio, pero con el tiempo también podemos llegar a modificarlo, 

llegando incluso hasta su transformación total.  

 

Personalidad 

Temperamento Carácter Ambiente 

 Características relacionadas con la naturaleza 
biológica del individuo. 

 Están directamente relacionadas con el 
funcionamiento del sistema nervioso y endocrino. 

 Consisten en emociones y sentimientos muy básicos 
que están presentes en los comportamientos 
habituales. 

 Su modificación es muy difícil y costosa, aunque no 
imposible. 

 Ejemplos: ser nervioso, inquieto, extrovertido, etc. 

 Características adquiridas a lo largo de la vida. 

 Consiste en un conjunto de hábitos aprendidos de 
forma más o menos consciente y voluntaria. 

 Se afianzan más en épocas de crisis. 

 Se pueden modificar con entrenamiento y 
esfuerzo. 

 Pueden ser calificados moralmente (buenos o 
malos), ya que dependen de cada individuo. 

 Ejemplos de rasgos de carácter: ser trabajador, 
diligente, paciente, comprensivo, etc. 

 Es la atmósfera educativa, familiar y 
socioeconómica en que nos criamos. 

 Puede tener efectos importantes en 
nuestro carácter. 

 Conforme nos hacemos adultos, nos 
volvemos más independientes de él. 

 Podemos mejorarlo (o empeorarlo) 
con nuestras acciones. 

 

Actividad 2: Responde a las siguientes preguntas: 

a) Indica tres rasgos de tu personalidad propios del temperamento y otros tres propios del carácter. 

 

 

 

b) Ahora indica tres rasgos de carácter que te gustaría adquirir en los próximos años. ¿Mediante qué 

hábitos crees que podrías llegar a adquirirlos? 

 

 

 

 

c) ¿Qué elementos de la personalidad te parecen más importantes: los heredados o los adquiridos? 

¿Por qué? 

 

 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 5 – La reflexión filosófica sobre el ser humano (2) 
 

4 
 

 

2.3 La clasificación de los temperamentos humanos 

En la Antigüedad clásica, el médico griego Hipócrates definió cuatro tipos de temperamento 

relacionados con las características fisiológicas de cada individuo: melancólico, colérico, flemático y 

sanguíneo. Esta teoría fue ampliamente aceptada hasta el siglo XIX y todavía hoy, aunque científicamente 

modificada, continúa siendo la base de la mayoría de teorías de la personalidad. A continuación tienes un 

cuadro que resume las características de cada tipo. El sentido que los antiguos filósofos dieron a esta 

clasificación fue el de una herramienta con la que conocerse a uno mismo para poder fortalecer nuestro 

carácter compensando y corrigiendo aquellas debilidades que nos vienen impuestas por naturaleza: 

 

 

Actividad 3. ¿A qué tipo de temperamento corresponde cada reacción? 

¿Con cuál te identificas más? 

 

 

 

 

 

 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 5 – La reflexión filosófica sobre el ser humano (2) 
 

5 
 

 

Actividad 4. Lee el siguiente fragmento y responde a las preguntas. 

~CARÁCTER Y TEMPERAMENTO~ 

«El carácter de una persona es el resultado de su esfuerzo consciente por modificar –por adición o sustracción– ciertos aspectos de 

su temperamento innato mediante el uso de sus facultades intelectuales y emocionales y el empuje de su fuerza de voluntad. El 

carácter es la conducta de un ser humano consciente que sabe lo que hace y adónde va, mientras que el temperamento representa 

los impulsos de su naturaleza biológica, las tendencias que laten bajo la superficie de su conciencia. 

Es prácticamente imposible cambiar el propio temperamento, pues cada ser humano que viene al mundo recibe un 

temperamento que ha sido claramente definido de antemano. Pero como el carácter se forma a partir de las tendencias conscientes 

de un ser que razona y reflexiona y que desea afirmarse mediante la mejora –o el deterioro– de la herencia con la que nació, esto 

resulta en una actitud y un modo de manifestarse a uno mismo que a menudo entran en contradicción directa con el 

temperamento básico de cada cual. 

El carácter de una persona es, por así decirlo, una nueva “versión” de su temperamento, una versión que ha sido coloreada, 

modificada y orientada hacia un fin específico, un ideal. Es como un hábito adquirido deliberadamente, y se convierte en segunda 

naturaleza. El carácter no es algo que exista desde el nacimiento; se forma gradualmente, a lo largo de los años. Esto se puede ver 

en los niños: tienen un temperamento pero todavía no un carácter. 

El trabajo de todo aprendiz debe basarse en la comprensión de esta cuestión de temperamento y carácter a fin de que, 

incluso si no están predispuestos por su temperamento, puedan forjarse un carácter de excepcional bondad, magnanimidad y 

generosidad. No es fácil, se lo aseguro: si lo fuera, todo el mundo tendría ya un carácter perfectamente divino, pero al menos uno 

puede y debe trabajar con miras a ello.» 

O. M. Aïvanhov,. True Alchemy or the Quest for Perfection (traducción de A. Dopazo) 

a) ¿Cuál es la idea principal del texto? 

 

 

 

b) ¿Por qué dice el autor que el carácter se convierte en “segunda naturaleza”? ¿Estás de acuerdo? 

 

 

 

c) Después de leer el fragmento, ¿crees que los seres humanos somos naturales o artificiales? Razona tu 

respuesta. 

 

 

 

 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 5 – La reflexión filosófica sobre el ser humano (2) 
 

6 
 

Una vez repasadas las cuestiones generales, ahora veremos algunas de las concepciones filosóficas del ser 

humano más influyentes en la historia del pensamiento, tanto antiguas como contemporáneas. 

3. Concepciones clásicas del ser humano 

Empecemos por la concepción clásica más importante desde el punto de vista filosófico (después de todo, la 

filosofía es inseparable, al menos en su nacimiento, de la idea de “razón”). 

3.1 Concepción racionalista 

El término «racionalismo» se suele referir a aquellas filosofías que definen al ser humano como racional y, 

además, piensan que la razón es el instrumento más adecuado que poseemos para resolver nuestros 

problemas. Dependiendo del grado de confianza que depositen en la razón y del modo de entender su 

funcionamiento, surgirán los distintos racionalismos. 

Aunque el nombre se utiliza específicamente para designar a una corriente filosófica moderna que surge en 

el siglo XVII con el pensador francés René Descartes, la filosofía griega, desde sus inicios, es también 

mayoritariamente racionalista. 

3.1.1 El ser humano como animal racional 

Para los filósofos griegos (recuerda lo que vimos sobre Aristóteles), lo 

que distingue al ser humano del resto de animales son la palabra y la 

razón, que ellos llaman indistintamente logos. Solo la razón permite al ser 

humano pensar la realidad adecuadamente; solo la razón le sirve para 

conocer adecuadamente el mundo y para conocer su propia vida con miras a la acción individual y social (los 

demás animales no “actúan”, sino que se comportan de un modo u otro por instinto). Por eso se decidieron a 

utilizar la razón para buscar la respuesta a las preguntas que se le plantean al ser humano, dando de esta 

manera origen a la filosofía y a la ciencia, que son aventuras específicamente humanas. 

Pensaban, asimismo, que la palabra sirve al ser humano para poner en común sus ideas con 

las de los demás, y de este modo llegar a acuerdos con ellos a través del diálogo, en griego dia-

logos o “logos a través de otro”, es decir, discusión racional (a modo de curiosidad, todas las obras 

del filósofo griego Platón están escritas en forma de diálogo). Por eso fueron capaces de 

establecer, hace ya veintiséis siglos, un sistema de gobierno democrático en Atenas. 

Al ser racional, el ser humano es el único del universo conocido que no se contenta con captar 

y vivir la realidad tal como es, sino que puede juzgarla y transformarla, así como imaginar y poner en práctica 

nuevas formas de adaptación a su entorno y diferentes modelos de vida social. Tiene en común con los demás 

animales la tendencia a alimentarse, protegerse y reproducirse; pero, a diferencia de ellos, no se encuentra 

sometido al medio; posee una cierta libertad que le separa del medio (el ser humano siempre se siente un poco 

“extraño” o fuera de lugar en el mundo), lo que le permite investigar la verdad, así como asumir su propio 

destino y construir su propia historia. 

Las concepciones racionalistas del ser humano son mayoritariamente dualistas: lo conciben como un 

compuesto de dos realidades irreconciliables –el cuerpo y el alma– una de las cuales –el alma– es superior a la 

otra. Platón, por ejemplo, hablará del cuerpo como «cárcel del alma». Descartes lo entenderá como una 

máquina a la que guía el alma cual piloto. Consecuentemente, el alma deberá controlar y dirigir al cuerpo, como 

el jinete dirige y controla el caballo en una carrera. 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 5 – La reflexión filosófica sobre el ser humano (2) 
 

7 
 

Para los racionalistas, la afectividad del ser humano (sus sentimientos, 

emociones y pasiones en general) debe estar subordinada a las facultades 

del alma, que son las superiores (voluntad, entendimiento y razón) y debe 

acomodarse a sus exigencias. Ello se debe a estas razones: 

a) El cuerpo, de donde proceden los sentimientos y las pasiones, es 

fuente de error en el conocimiento: puede falsificar la percepción de la 

realidad debido a nuestras necesidades puntuales y precipitar nuestro 

juicio. El dicho popular «el amor es ciego» ilustra bien esa idea. Incluso 

hay pensadores racionalistas que defienden llegar a despreciar 

totalmente el papel del cuerpo, como si la razón no necesitara de 

ningún soporte corporal. 

b) Los sentimientos y las emociones no son racionales (pues no dependen enteramente de nosotros) y, por lo 

mismo, pueden hacer que el ser humano se comporte contrariamente a lo que le dicta su razón. De ahí que 

la necesidad de dominar las pasiones por medio de la razón sea una constante de la concepción racionalista 

del ser humano. Incluso hay autores, como Descartes, que llegan a considerar los sentimientos 

despectivamente como «estados confusos de la mente». 

c) Los afectos o pasiones son causa de división entre los seres humanos. Los deseos, las emociones y los 

sentimientos son subjetivos, personales: los individuos se caracterizan por sus reacciones afectivas 

diferentes, incluso opuestas, en situaciones idénticas. Hay pensadores racionalistas para quienes los deseos 

humanos son fuente de conflicto, y la afectividad, en vez de unir a los seres humanos, los divide. Una 

comunidad que se basara en las pasiones sería irremediablemente conflictiva. 

El ser humano en el racionalismo: 

 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 5 – La reflexión filosófica sobre el ser humano (2) 
 

8 
 

Actividad 5: ¿Crees que la gente que te rodea actúa habitualmente según el esquema racionalista? 

Pon ejemplos de distintos comportamientos que obedecen o ignoran este modelo y analízalos 

brevemente, indicando si las consecuencias son positivas o negativas. 

 

 

 

 

 

 

 

3.1.2 La sociabilidad humana – La ciudad como lugar de encuentro 

 

Para los racionalistas, el ser humano posee una disposición natural a vivir en sociedad: es un animal social (zoon 

politikón, animal político, dirá Aristóteles). El ser humano necesita por naturaleza vivir en sociedad porque 

ningún individuo es autosuficiente (recuerda el  mito de Prometeo, que ya insistía en este punto). Separado del 

organismo social del que forma parte, no hay posibilidad de supervivencia, lo mismo que un brazo deja de ser si 

se separa del cuerpo del que es un miembro. 

Pero además, al poseer lenguaje, el ser humano tiene la 

posibilidad de vivir en comunidad política regido por leyes. 

Esto quiere decir que el ser humano solo se realiza 

plenamente en un tipo de agrupación que requiere un grado 

de desarrollo técnico considerable: la ciudad (o, a partir de la 

modernidad, el Estado). La ciudad se distingue de agrupaciones más primitivas como el clan o la tribu, y consiste 

en el sometimiento de las familias (que siguen existiendo en el espacio privado o doméstico) a las leyes comunes 

de la sociedad que se discuten y se votan libremente. En resumen, la ciudad requiere (1) técnicas y 

conocimientos muy diversos para sostener a una población creciente y, además, (2) la prudencia política para 

evitar el enfrentamiento y llegar a acuerdos sobre qué es lo mejor. 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 5 – La reflexión filosófica sobre el ser humano (2) 
 

9 
 

Actividad 6: Investiga el argumento de la tragedia griega Antígona y ponlo en relación con la concepción 

de la ciudad anteriormente expuesta. 

 

 

 

 

3.1.3 La libertad humana – De lo negativo a lo positivo 

La libertad, como capacidad de tomar decisiones de forma autónoma, está para los pensadores racionalistas  

íntimamente relacionada con la razón humana. 

Al ser racional, el ser humano puede conocer la naturaleza, su 

funcionamiento; y, gracias a este conocimiento, puede manipularla y, 

dentro de unos límites, ponerla a su servicio, liberándose de esta 

manera del determinismo que suponen sus leyes para los demás seres 

naturales y abriendo de esta manera un primer espacio de libertad (lo 

que se suele llama “libertad negativa”). 

Además, y este sería un segundo ámbito de libertad, utilizando la razón los seres humanos pueden organizar 

las sociedades de la forma que les parezca más adecuada para garantizar la convivencia de «todos» en la vida de 

la comunidad y también para proteger su libertad individual de los abusos del grupo (esta sería una libertad 

mixta, entre “negativa” y “positiva”). 

Y, por último, la razón permite al ser humano juzgar sobre lo bueno y lo malo, sobre lo conveniente e 

inconveniente y, de esta manera, le posibilita orientarse en la vida personalmente (tercer ámbito de libertad, 

plenamente “positivo”), llegando a ser dueño de su destino y haciendo progresar de manera irreversible la 

racionalidad en el mundo, como señalará el filósofo Immanuel Kant. 

«¿Libre de qué? ¡Qué importa eso a Zaratustra! Tus ojos deben anunciarme con claridad: ¿libre para qué?» (F. Nietzsche, 

Así habló Zaratustra, «Del camino del creador») 

 

Actividad 7: de los tres ámbitos de la libertad expuestos, di cuáles crees haber alcanzado ya en tu vida y 

cuáles no. Pon ejemplos. 

 

 

 

 

 

 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 5 – La reflexión filosófica sobre el ser humano (2) 
 

10 
 

Pintura egipcia sobre el trabajo de elaboración del vino. 

4. Concepciones contemporáneas del ser humano 

El siglo XIX vio nacer las ideas según las cuales los seres humanos nos seguimos entendiendo en la actualidad. 

Por eso aunque hayan pasado dos siglos seguimos hablando de «mundo contemporáneo». Hay dos autores que 

destacan en este período por su gigantesca influencia y las múltiples reacciones que provocaron (tanto a favor 

como en contra): Karl Marx y Sigmund Freud. 

4.1 El ser humano en el marxismo 

Karl Marx fue el creador de una visión materialista de la realidad que han compartido millones de hombres y 

mujeres durante el siglo XX. Aunque su obra es, sobre todo, una nueva ciencia de la historia, incluye, como no 

podía ser de otra manera, una visión concreta del ser humano. 

4.1.1 El ser humano, ser natural 

Según Marx, el ser humano pertenece a la naturaleza material, al 

mundo físico. Su posición es, pues, claramente monista. El ser humano 

es un ser natural viviente que se define por sus necesidades: 

alimentarse, cobijarse, vestirse… pero se distingue de las demás 

especies animales porque es capaz de producir lo que necesita para 

subsistir. Se diferencia, pues, de los demás seres naturales porque, 

gracias a su imaginación, iniciativa y voluntad, es capaz de producir 

medios propios de subsistencia a través del trabajo. El trabajo 

desarrolla al ser humano y transforma la naturaleza. Pero no siempre 

lo hace de la misma manera. 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 5 – La reflexión filosófica sobre el ser humano (2) 
 

11 
 

Cartel de la Revolución rusa 

4.1.2 La sociabilidad humana – La lucha de clases 

Cuando se mira al pasado histórico se ve que los seres humanos han vivido siempre en sociedad, ya que, como 

sabían los antiguos, la sociedad es imprescindible para su supervivencia y desarrollo. 

Pero, en opinión de Marx, hasta su época, y a lo largo de toda la 

historia, los seres humanos han vivido divididos en dos clases 

antagónicas y opuestas, en lucha continua la una con la otra. La razón 

de esta división se encuentra en la relación que los humanos han 

mantenido con los medios de producción: unos (pocos) han sido los 

dueños de esos medios y otros (los más) han trabajado a su servicio. 

Esto es lo que ha llevado a que los seres humanos siempre hayan 

estado divididos en clases sociales antagónicas, opuestas y en lucha, y dominados por una ideología, o conjunto 

de ideas inventadas por los propietarios de los medios de producción para ocultar sus intereses, disfrazándolos 

con imágenes nobles y perfectos razonamientos. 

Esta división y la lucha de clases se manifiesta de la forma más clara con el surgimiento del capitalismo como 

forma de organizar la economía, pero siempre ha existido, aunque disfrazada. Su principal consecuencia es que 

el trabajo, en lugar de realizar a los seres humanos (como debería ocurrir), los ha alienado, es decir, los ha hecho 

vivir no para sí, sino «fuera de sí», para otros, enfrentados unos con otros, enfrentados también a la naturaleza, 

y todo ello dando origen a una ideología que ha justificado esa situación y ha contribuido a mantenerla. 

Según Marx, el trabajo solo servirá para realizar adecuadamente a los seres humanos cuando se produzca la 

abolición de la propiedad privada de los medios de producción. Entonces la división y lucha de clases darán 

origen a la fraternidad universal, los humanos se relacionarán con la naturaleza como si fuera una prolongación 

de su propio cuerpo y desaparecerá la ideología. Esta es la utopía comunista. 

El encargado de llevar a cabo la revolución que acabe con la propiedad privada de los 

medios de producción no puede ser otro que el proletariado, ya que es el único que 

constituye una clase universal, la universalidad que le da el carecer de todo y el 

representar lo común a todos los seres humanos: el trabajo. Las anteriores revoluciones 

que se habían producido en la Historia habían sido bienintencionadas pero ineficaces, ya 

que estaban realizadas por clases particulares, cosa que no es el proletariado y, aunque no 

habían sido conscientes de ello, buscaban solo su propio beneficio y no el beneficio de 

toda la humanidad. 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 5 – La reflexión filosófica sobre el ser humano (2) 
 

12 
 

Cartel soviético animando a la alianza de 

trabajadores del campo y la industria. 

4.1.3 La libertad humana – Lo colectivo antes que lo individual 

El marxismo parte de una creencia fundamental: no hay libertad individual si no hay libertad colectiva, si la 

libertad no es de todos. Y solo se podrá hablar de que todos los seres humanos son libres en la medida en que 

todos puedan satisfacer sus necesidades básicas. 

Afirmar que son libres aquellos individuos que pueden organizar su vida de 

acuerdo con sus convicciones personales no es más que un componente de la 

ideología que ha producido la clase dominante, y hay que recordar que la ideología 

es siempre falsa, falsificadora, y solo busca perpetuar la situación negativa que la ha 

hecho nacer. La auténtica libertad se dará cuando los seres humanos dominen 

colectivamente los medios de producción y produzcan los bienes capaces de 

satisfacer adecuadamente las necesidades de todos. 

Y la libertad así entendida no es un sueño. Es algo que inevitablemente va a llegar. Marx poseía una 

concepción determinista de la historia y pensaba que más tarde o más temprano la historia caminaría 

inexorablemente hacia esa situación, hacia «el paraíso en la tierra». Los seres humanos, con su acción, solo 

podían contribuir a acelerar o a retrasar ese proceso inevitable: 

Actividad 8: La ideología marxista se utilizó para promover la Revolución rusa y fundar la Unión 

Soviética, así como la China comunista y otros regímenes que aún perviven (Cuba, Corea del Norte). 

Completa las siguientes actividades: 

 Investiga cuántos años duró la Unión Soviética. 

 Investiga cuáles fueron, a grandes rasgos, las causas de su desaparición. 

 A partir de lo que has leído, ¿crees que la experiencia del siglo XX demuestra que Marx se equivocaba en 

su concepción del ser humano, o que acertaba pero la aplicación de sus ideas fue errónea? Razona tu 

respuesta. 

 

 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 5 – La reflexión filosófica sobre el ser humano (2) 
 

13 
 

El inconsciente sería para Freud como la parte 

sumergida e invisible de un iceberg: un noventa por 

ciento de nuestra personalidad, aproximadamente 

4.2 El ser humano según Sigmund Freud 

Este psiquiatra vienés tuvo una gran influencia en su época y durante todo el siglo XX, y su concepción del ser 

humano se ha reflejado ampliamente tanto en el mundo de la terapia, en el psicoanálisis, como en el mundo 

intelectual y literario. 

4.2.1 El ser humano en Sigmund Freud – La estructura tripartita de la psique 

Para Freud el psiquismo humano está formado por tres instancias o estructuras: 

a) El «ello» engloba las dos pulsiones primarias, irracionales y amorales de la naturaleza humana no 

controladas por la conciencia: las sexuales y de autoconservación (Eros o principio del placer), y las agresivas 

o de destrucción (Tánatos o pulsión de muerte). Está constituida por algunos rasgos hereditarios y los 

deseos reprimidos del sujeto. 

b) El «superyó»: es la estructura inconsciente compuesta por el conjunto de normas, prohibiciones y 

amenazas morales que el ser humano adquiere desde que nace. Es lo que se denomina la conciencia moral 

de la persona, e incluye los ideales y expectativas que el sujeto siente sobre él. El «superyó» se opone a los 

impulsos primitivos del «ello» cuando estos entran en conflicto con la moralidad. 

c) El «yo»: es la instancia que media entre el «ello» y la realidad exterior. Al mismo tiempo, posee un papel 

regulador y trata de ajustar sus pulsiones a las exigencias del «superyó». En resumen, busca satisfacer los 

impulsos y pulsiones del «ello» sin provocar conflictos con las creencias del individuo, aunque esto le genera 

una frustración permanente que Freud denomina «neurosis». Se rige por el «principio de realidad». 

Para Freud, el ser humano no es, pues, principalmente un ser racional sino un ser de pulsiones y de deseos 

de su inconsciente, tanto en su estructura como en su desarrollo. 

 

4.2.2 El sentido de la libertad humana – Hacer consciente lo inconsciente 

El ser humano se convierte, en el pensamiento de Freud, en un ser determinado 

psíquicamente, al estar dirigido por pulsiones irracionales de carácter inconsciente y al 

poseer también la misma condición el «superyó». Sus actos responden a una motivación 

inconsciente, de tal manera que no queda apenas espacio para la libertad: el ser 

humano freudiano es prácticamente un autómata instintivo al servicio de pulsiones, 

más o menos latentes. 

Hablar de libertad en un ser dirigido desde el inconsciente parece un juego 

de palabras, aunque la terapia psicoanalítica aplicada por Freud y sus seguidores 



Filosofía 1ºBACH. Unidad 5 – La reflexión filosófica sobre el ser humano (2) 
 

14 
 

va dirigida a liberar el inconsciente (para facilitar su conocimiento) y a acrecentar el dominio consciente del 

sujeto sobre su vida psíquica y así aumentar su libertad. Ese camino de liberación parece demasiado limitado, 

porque el «yo» permanece bajo la influencia de un conjunto de fuerzas innatas y el «superyó» no es otra cosa 

que el conjunto de presiones que provienen del medio sociofamiliar, con lo que no parece que el ser humano 

sea el dueño de su propia casa. 

4.2.3 La sociabilidad humana – Represión y sublimación 

Para Freud, la socialización es un proceso claramente represor del ser humano. Es la socialización la que provoca 

la aparición del «superyó», que surge cuando el niño comienza a aceptar las pautas sociales que le van a 

permitir vivir en comunidad. El momento inicial de este proceso, según Freud, es la separación del niño pequeño 

de su madre, que es vivida dolorosamente y da lugar en muchos casos al «complejo de Edipo». 

A partir de ese momento, las normas morales de la sociedad interiorizadas en el «superyó» se oponen a los 

impulsos primitivos, el «ello», y la represión de estos últimos deseos se convierte en el principal mecanismo de 

defensa del individuo para integrarse en la sociedad. La represión es, entonces, el principal mecanismo para 

forjar la personalidad social de los seres humanos. 

Es inútil luchar contra ella, pues las necesidades biológicas de supervivencia y de conservación de la especie 

solo se pueden cumplir en sociedad; el ser humano solo puede ser él mismo viviendo en sociedad y es 

inimaginable al margen de la misma. Y lo prioritario para esa sociedad es establecer qué es lo bueno y qué lo 

malo para armonizar la convivencia de los que pertenecen a ella. La convivencia exige sacrificios muy crueles: 

todo aquello que no esté específicamente destinado a ella en la conducta del individuo, está prohibido; y la 

presión es tan fuerte que no se limita a manifestarse mediante leyes, sino que se introduce en el mismo 

individuo (el «superyó»), como vigilante interno para convertirse en su mismo represor. 

La sociedad y la cultura bajo todas sus formas son la causa de la pérdida de la autenticidad, que es en 

definitiva lo que significa la individualidad. El ser humano es lo que le deja ser la cultura de la sociedad en la que 

vive, cuya finalidad no es la felicidad de los individuos sino la convivencia entre los mismos, algo que solo se 

logra mediante la represión de sus anhelos más fuertes. Y es el propio hombre el que forja sus cadenas porque, 

por su propia condición, depende de los demás en mucho mayor grado que el resto de los animales. 

¿Qué le queda entonces al ser humano? Tan solo canalizar su deseo inconsciente hacia formas de 

realización socialmente aceptables, como el arte y la ciencia. A este proceso Freud lo denomina «sublimación», y 

según él está en la base de todo el progreso cultural. 

 

  



Filosofía 1ºBACH. Unidad 5 – La reflexión filosófica sobre el ser humano (2) 
 

15 
 

Actividad 9: Completa la siguiente tabla con al menos cinco órdenes (ficticias o reales) que proceden del 

superyó y el ello e indica cómo intentaría resolver la contradicción el yo: 

Superyó Ello Yo 

“Debes estudiar para el examen 
porque tus padres y profesores 
esperan que saques buena nota.” 

“Basta ya de estudiar, es momento 
de descansar y distraerse.” 

“Estudiaré cincuenta minutos y 
descansaré diez”. 

 
 
 
 
 

  

 
 
 
 
 

  

 
 
 
 
 

  

 
 
 
 
 

  

 
 

4.3 El ser humano en el existencialismo 

Albert Camus (1913-1960) fue un novelista, ensayista, dramaturgo, periodista 
y filósofo francés nacido en Argelia. Formó parte de la Resistencia francesa 
durante la ocupación nazi, y en 1957 recibió el Premio Nobel de Literatura. Es 
uno de los principales exponentes de la corriente existencialista agnóstica en 
filosofía.  Esta corriente se opone tanto a las visiones religiosas del mundo 
como a las ideologías totalitarias que dieron lugar a las grandes atrocidades 
del s. XX. Según los pensadores existencialistas, el ser humano debe encontrar 
el fundamento de la vida en sí mismo, aceptando la ignorancia, el absurdo, el 
sinsentido y la esencia trágica de la vida. Solo desde este pesimismo activo se podrán crear las condiciones para una 
vida en justicia y libertad. En otras palabras, al ser humano no lo salvará ni Dios (en el más allá) ni sus ideas (en un 
mundo utópico), sino que debe procurar salvarse él mismo en este mundo, aunque sea con medios siempre 
insuficientes y precarios. 
 

 
Actividad 10. Otros existencialistas famosos. En grupos, buscad información sobre los siguientes autores y 

realizad una presentación en clase donde expongáis su vida personal (brevemente) y sus principales ideas, dando 

especial importancia a cuáles fueron los problemas filosóficos a los que se enfrentaron, cómo los resolvieron y en qué libros: 

- Blaise Pascal 
- Fiódor Dostoyevski 
- Friedrich Nietzsche 
- Hermann Hesse 
- Franz Kafka 
- Simone de Beauvoir 



Filosofía 1ºBACH. IES Clot de l’Illot. Unidad 6 – Arte y estética 
 

1 
 

UNIDAD 6. EL ARTE Y LA ESTÉTICA 

1. La experiencia de la belleza  

1.1.                

Los seres humanos han dado muestras de su         por el arte y la belleza de de lo   e  o      remotos. 

Nuestros antepasados prehistóricos decoraron las paredes de sus cuevas con dibujos de una extraordinaria calidad 

artística (como el bisonte de la Cueva de Altamira de abajo). Al margen del uso que tuvieran, quien las hizo puso 

todo su empeño en crear obras que atraparan al espectador. 

           

Todos los pueblos y culturas        e   do el   lo  de l   elle     e  todo  e t    e e te el   te de       

otra forma. El reconocimiento de la belleza suscita en el ser humano una emoción estética de apreciación y agrado: 

desde una puesta de sol al atardecer hasta una melodía agradable, una imagen que nos fascina o un rostro humano 

que nos atrae. 

La sensación que nos produce lo hermoso puede estar provocada por:   

 ELEMENTOS NATURALES (un paisaje, una flor, las alas de una mariposa…). 

 OBRAS ARTIFICIALES (una escultura, un    d o,          ó ,     el to…). 

Estas últimas son piezas artísticas, porque han sido elaboradas por los seres humanos con la finalidad de ser bellas. 

Una obra de arte                                                            to de crear belleza. 

1.2. Las claves de la belleza 

Desde los                              o  l, l     e  o e  e t               t do el         de lo   ló o o . 

    de l     e  o e      controvertidas tiene que ver con el significado y valor de la belleza.  E      consiste lo 

 ello   Có o  ode o  d         l   elle   de l  fealdad   E   te  l    criterio fiable      dete       l    l d d de 

    o           ?  

Para comprender el sentido de estos interrogantes, puede ser útil que nos fijemos en algún caso concreto. 

Piensa, por ejemplo, en el Guernica, el célebre cuadro cubista de Pablo Picasso. Para muchas personas es una obra 

maestra del arte universal y un ejemplo extraordinario del poder expresivo de la pintura y de su capacidad para 



Filosofía 1ºBACH. IES Clot de l’Illot. Unidad 6 – Arte y estética 
 

2 
 

emocionarnos. Sin embargo, también hay quienes piensan que es una obra fea y confusa, repleta de figuras 

deformes y distorsionadas que hacen incomprensible la escena. 

  

Existen do                  para responder a la cuestión planteada:  

                     : considera que la belleza de una obra de arte es una                      y 

objetiva que se encuentra en el objeto   e  o te  l  o .      e t  teo   , este cuadro tiene 

al        o  ed de    o  o    ó , e t   t   , t      , o      l d d te     , et .)   e    e  de  l       e   

extraordinaria. Por eso, quienes lo consideran feo tal vez no tengan la           o sensibilidad necesaria 

para apreciarlo.  

                  TICO: afirma que el criterio para distinguir la belleza de la fealdad se encuentra 

en las personas   e   lo    el   te.             e    t  e t   o, una obra de arte no es ni bella ni 

fea e          . Son los espectadores lo    e l    l      de e te  odo de    e do  o  lo   e    e to    e 

l  o    le         .    , el Guernica   ede  e        d o  eo       l       e  o           ello      ot   . S  

 o  e  d   lo  o   de   o      o      e t   e   o   e l     o     te de la gente lo aprecia, incluyendo a 

muchas personas con gran sensibilid d    o o    e to        o .  e o l  o    ó  del    l co puede cambiar 

con el tiempo. Es fácil ver que el subjetivismo es una postura relativista, pues no cree que exista un 

concepto absoluto de belleza. 

1.3.                              

Dependiendo del punto de vista que se adopte, las obras de arte pueden apreciarse por su forma, por lo que 

expresan o por lo que simbolizan. 

 

 



Filosofía 1ºBACH. IES Clot de l’Illot. Unidad 6 – Arte y estética 
 

3 
 

A) Formalismo 

     te   et   ó   o   l  t   o   de     e el elemento fundamental de una obra de arte es su 

estructura y            . Es decir, que el valor reside en su forma. E  lo     d o , e   lt     o 

    o       e  d     o , lo que apreciamos por encima de todo es el modo en que las partes se 

articulan         . E t   el   ó    ede   e   e e to  de         y equilibrio o de dinamismo y 

movimiento. Es fácil ver que el formalismo es una posición objetivista. 

 
           KANDINSKY, Composición 8 (1923)             Templo de Zeus en Olimpia (s. V. a. C.) 

Pero a    e l   o    de     o            e   ele   te,  l   o   e   do e    ee    e  o  e t  t  del ele e to 

e e    l e  l  e   e  ó  e t    . 

B) Expresionismo 

El e   e  o    o e       e el   lo  de     o    de   te e t  e           d d      expresar emociones 

y sentimientos. E t    te   et   ó  d         o t       l  odo e    e     o    e   e    d   o  el 

espectador. Se    e te    to de    t , lo que caracteriza al arte es la capacidad de suscitar 

emociones y sentimientos, es decir, que se   d     de  d      ó      do  e        de          

                                                     , odio... Se trata ahora de una posición subjetivista. 

 
MUNCH, El grito (1893)        VAN GOGH, Noche estrellada (1889) 



Filosofía 1ºBACH. IES Clot de l’Illot. Unidad 6 – Arte y estética 
 

4 
 

C) Simbolismo 

Para el si  ol   o, el   lo  de     o            no reside ni en la técnica ni en las emociones del 

espectador, sino en su fuerza para sugerirnos varias interpretaciones de la realidad. Lo que 

concede valor a una obra de arte es esta capacidad de               o evocación.    , l   o     

    d      de    e  o  e    l     e  o te              riqueza de significaciones y asociaciones, 

las que ofrezcan perspectivas nuevas e insospechadas sobre el mundo (normalmente alejadas de 

la vida cotidiana). El simbolismo se ubica a medio camino entre la posición objetivista y la subjetivista. 

 
BÖCKLIN, La isla de los muertos (1886)             Max Ernst, El beso del Vampiro (1934) 

 

 

Actividad 1: Explora algunas cuentas de arte en redes sociales (Instagram, Twitter o Pinterest son 

una buena fuente de inspiración) y selecciona tres obras u objetos que te parezcan bellos por su 

forma/estructura, tres por las emociones que te suscitan y tres más por su simbolismo. Haz una captura 

de cada una y ponlas en tu cuaderno virtual. 

Algunas sugerencias: 

  
@kerim.yoldas 
@archaeologyart 
@humanoidhistory 
@brightgeneric 
@classicartarchive 
@retroscifiart 
@nibera_visuals 

  



Filosofía 1ºBACH. IES Clot de l’Illot. Unidad 6 – Arte y estética 
 

5 
 

2. Concepciones del arte y la belleza 

Actividad 2: Haz el siguiente cuestionario y anota el resultado en tu cuaderno. ¿Coincide con tu 

gusto estético? ¿Por qué? 

https://www.playbuzz.com/jelenak10/test-qu-estilo-de-arte-te-describe-mejor 

2.1.                      

2.1.1.                               

En la antigua Grecia  e   e  o       o              de     extraordinaria calidad. Estas obras son tan 

perfectas que durante siglos han sido consideradas como modelos insuperables de                 (pese a que solo 

nos ha llegado una selección de ellas limitada a escultura y arquitectura). Pero, ¿        nos resultan tan hermosas y 

fascinantes esas creaciones? 

Ese arte buscaba reflejar la         y la hermosura de la naturaleza.      lo       o     e o , l   elle   del 

   do   t   l   o ed   del e  e   o  l e   l    o de      o        ed d  . El arte griego trataba de imitar este 

preciso orden basado en la                   entre las distintas partes de un conjunto.  

   e   lt     l      e     e  ele te e e  lo del  odo e    e e te d    l   elle  . Para los griegos el cuerpo 

humano era hermoso cuando sus distintos elementos te     l     o o   o e   de   d     e          e  e   l 

   o    e  el  o    to. Denominaban canon, que significa regla o modelo, a esta justa medida entre las partes. 

 
Discóbolo de Mirón (450 a.C.)           Doríforo de Policleto (445 a.C.) 

Co o  e o  d   o   te , l   lo o      e   t        e o e l   de  de   e el   te           e  e e t   l  

               . El  ló o o     tótele          e l   elle   de     o             e      e  l  mímesis o    t   ó  

de la realidad. Y, al igu l   e tod   l   de     o             , t       l         y la literatura de e       te         

 elle     e      t   ó . 



Filosofía 1ºBACH. IES Clot de l’Illot. Unidad 6 – Arte y estética 
 

6 
 

 EL CANON DE LA ESCULTURA GRIEGA 

El escultor Policleto   .    .C.) e      ó    t  t do e  el   e e  l      l     o o   o e    e de    te e      

escultura entre las distintas partes del cuerpo. Para hacer una escultura armoniosa debía respetarse el canon o 

regla de las siete cabezas. E  de   ,   e     e   lt     e   e   l    d     e  o       do l   lt    tot l del 

  e  o  e  e e t do  e    ete  e e     o    e el t    o de l     e  . 

 

Actividad 3: ¿Crees que el arte debe imitar a la naturaleza como decían los griegos? ¿Puede existir 

una belleza 100% artificial e inventada por el ser humano? Expresa tu opinión argumentadamente 

en medio folio mínimo. Es recomendable que antes de hacer este ejercicio veas el siguiente vídeo: 

“¿Q                    á    ?”        A    .Cultura (https://www.youtube.com/watch?v=dF6CYvise0k) 

2.1.2.                                   

Durante la Edad Media, el triunfo del cristianismo   t od  o       e     te   et   ó  del         do   el   lo  del 

  te e      de te. E  e t    o    e    t  o l      ó  de o   e     e o   e  de        l   elle    o  l     o   . 

S   e     o, d    te el  ed e o l     o    de l    t   le    e  o   de         e e o de l                   .  o  

e te  o  o, el   te e t          e te l   do   l          .  Para la cristiandad medieval, las obras de arte deben 

esforzarse por mostrarnos la belleza del mundo natural, en el que se manifiesta la                        .  e 

   e do  o  e t      ó , toda la belleza que hay en el mundo y que el arte pretende evocar procede de Dios. 

Todo el arte medieval tiene un profundo  o te  do     ól  o   e t  t  de   e     o      o .         e     el  e  do 

de     o     ed e  l e   e e    o  o o e  e t    l  e , de  do   l     o t        e  e e el     ol   o e  el   te 

de e t    o  . 

  
           Catedral de Ruán (terminada en el s. SV)              Vidriera de la Catedral de Chartres (s. XII) 

2.2. El arte como expresión del gusto: la modernidad 

2.2.1.                                          



Filosofía 1ºBACH. IES Clot de l’Illot. Unidad 6 – Arte y estética 
 

7 
 

A       del  e      e to, l    lt    e  o e      do ó el teo e t    o  ed e  l        e t          o  

 te   ó   l ser humano. E  l  e t    , e te      o  e      e tó e        e    o    de e te de  el   te   e 

subrayaba la importancia del espectador.  

 e   do  t    el     ol   o      te     o del   te  ed e  l, los artistas trataron de mostrar en sus obras 

una                 de l    t   le  .      ello  e   t od  o l  t       de l  perspectiva,   e  e       e  e e t   el 

mundo desde el punto de vista del observador.  

Los cambios sociales e  l  Ed d  ode    t            e o  de       e te e  l    e   o  e t   ó  del   te. 

   , e e   ó     e to    lto      o de l   o l   ó    e     l ó el de    ollo de l     te   ed   te     encargos. La 

apa    ó  de e te   o de    l  o t        o d   o ó l   te de      e t     , que se fueron adaptando 

paulatinamente a las demandas y preferencias de los clientes. 

 
Leonardo da Vinci, La dama del armiño (1490) 

  e e t     e        ó       e    o    de   lo    l   o     de   te      do e e  el gusto, e  de   , e  l  

   e     ó    e e t   o          t     e  lo  e  e t do e . E to  e    ó   e  o  el    o del  e  o   e e 

surgiendo poco a poco un mercado de obras de arte, en el que las piezas pueden llegar a alcanzar un precio 

muy elevado.  

       o t  te l  o  de    oll d   o  lo       o       ó d    te     o  e  o      ed      l    l  o   

o  e t         to e t   o.         e  e t    o  , s. XVIII, aparecieron los museos,   e     l e te 

de e  e   o        el de     o e  l   o        ó  de lo     to  e t   o .  

                       
Teniers, El archiduque Leopoldo en su galería de Bruselas (1651)  Museo del Louvre, París 



Filosofía 1ºBACH. IES Clot de l’Illot. Unidad 6 – Arte y estética 
 

8 
 

Actividad 4: Elige un museo virtual (puedes inspirarte en el enlace de abajo) y efectúa una visita por 

él. Después, relata tu experiencia señalando qué obras te han llamado más la atención y por qué 

(forma, estilo, movimiento artístico, época, intereses personales, sentimientos, simbolismo, gusto 

personal, belleza, etc.). 

https://es.ecobnb.com/blog/2021/07/museos-virtuales-mundo-online-visitar-gratis/ 

2.2.2. La        del juicio 

 

 Cuando el                   se convierte en el criterio decisivo para valorar el arte, el 

problema del      te  o  e  o o     e  o de l   elle    d   e e           ele      . ¿   

                                         o  od    o         e lo   o    do e    e e    

l   o     de   te  ed o  e  de   e    do l        e  to    ?  

 El filósofo Immanuel Kant t  tó de  e  o de    tod   e t     e   t   e     l   o        

del juicio. Para Kant,  el      o e t   o se reconoce porque  e e           te        

peculiares:  

1.   e t           o e   o  e l  e t      o  DESINTERESADAS.       e     ó  de     o    de 

  te  e            e te e      elle  , y no en consideraciones como la utilidad, la eficacia, 

el placer, la comodidad o el deseo de poseerla.  

2.  o       o  e t   o   e e       te  UNIVERSAL: es válido para todo tiempo y toda persona. 

Existe una d  e e     e t e el    to   el      o e t   o. El gusto tiene que ver con los sentidos 

y las opiniones personales, mientras que el                se refiere a la belleza propia de 

una obra de arte. Por eso ante la visión de algo bello nos sentimos hermanados con el resto 

de la humanidad. 

 Según Kant, puede suceder que una obra muy bella no resulte de nuestro agrado. Esto quiere decir que, 

aunque la obra no nos guste, sí que somos capaces de reconocer las propiedades de belleza objetiva que 

esta tiene. 



Filosofía 1ºBACH. IES Clot de l’Illot. Unidad 6 – Arte y estética 
 

9 
 

2.3. El arte y lo sublime: el romanticismo 

 El  o        o   e     o    e to       o     lt   l   e  e de    olló e  l      e     t d del s.XIX.  o  

    t    o     o      e o  e      e   l  o l        , el sentimiento y los elementos irracionales 

humanos, rompiendo con el ideal racionalista de    o        o o   ó    e      te        l   te o   de t l 

desde los tiempos de la antigua Grecia.  

    e  lt   ó  de todo lo     o  l e       o  l  o d  o   lo      t    o     o      lo    lo sublime como una 

nueva forma de belleza.  

  o   o     o  ll    o  sublime   l       e t   ó  te   le    o  e o edo   de l   fuerzas naturales,   te 

l     e el  e       o  e   e te e  e  e e  do    te   do, pues su razón no consigue comprenderlas. Una 

tempestad marina, con toda su violencia y su peligro, es algo sublime. Igual que un vertiginoso precipicio en 

las montañas, a un volcán en erupción o a una batalla cruel y sangrienta. 

 Ninguno de estos casos responde al ideal clásico de belleza. No podemos apreciar ni armonía, ni equilibrio, 

 o       d  “ o  to” e  ello .  o  el  o t    o, lo   e lo       te     e  l  confusión, el desorden y la fuerza 

incontrolada y amenazadora. Ese carácter arrollador e imprevisible era lo que atraía a los románticos, que 

consideraron GENIOS a aquellos creadores excepcionales capaces de plasmar lo sublime en sus obras. 

        
William TURNER, Pescadores en el mar (1796)      Caspar David FRIEDRICH, Caminante sobre un mar de nubes (1818) 

 

 

 

 

 

 

Actividad 5: ¿Por qué nos gusta el cine o las 

historias de terror? ¿Qué experiencia estética 

producen? 

Hay una experiencia estética de lo extraño e inquietante, 
de aquello que no debería ser visto: lo siniestro. A partir 
del Romanticismo, esta categoría estética prolifera en la 
literatura de terror, en obras como Drácula  o 
Frankenstein. El cine ha llevado a la pantalla estas y otras 
historias terroríficas que nos sobrecogen y perturban pero 
que, sin embargo, nos atrapan y fascinan. 



Filosofía 1ºBACH. IES Clot de l’Illot. Unidad 6 – Arte y estética 
 

10 
 

2.4. El arte como juego: las vanguardias 

 
         Picasso, Señoritas de la calle de Avinyó (1907) Dalí, La persistencia de la memoria (1931)    

      le  del    lo  I , el de    ollo del  e   do del   te     l ó       e  e te demanda de novedades  o  

   te del    l  o.  o      t                 e   o     o      le     o   e de te ,    e   do tod   l   

 o       e        o  e t do l    e   ó  e t     d    te    lo .  

 El   te de ó de e t    o e do    o               ó    o  e    e e     e     o de e  e   e t   ón. En 

sucesivas oleadas, los creadores de VANGUARDIA elaboraron rompedoras y polémicas propuestas e t      

que revolucionaron el mundo del arte. 

 La enorme LIBERTAD FORMAL   e      te      l   te  o te  o   eo acabó por suponer también un 

progresivo dis                        , ya que sus obras              á      de interpretar. 

 

Actividad 8: Aporta al menos dos ejemplos de videojuegos, cómics, series o películas que utilicen 

un estilo visual innovador y artístico y analízalo tanto en sus elementos formales (color, trazo, 

animación) como en el efecto que pretende lograr sobre el espectador. 

 

 



Filosofía 1ºBACH. IES Clot de l’Illot. Unidad 6 – Arte y estética 
 

11 
 

2.5. El arte político 

 Durante el siglo XX, los regímenes totalitarios (y también muchos aparentemente democráticos) vieron en el 

arte un vehículo para expandir su ideología. La causa es la capacidad de difusión masiva que aportaban los 

nuevos medios de comunicación (radio, televisión, imprenta). Este arte político tomó muchas técnicas de la 

psicología y la publicidad. Nació así la propaganda. 

 

 El arte de denuncia es consecuencia de una situación social conflictiva, donde existe un cierto acuerdo en su 

rechazo: repulsa contra la violencia que suele acompañar a estas imposiciones ideológicas. Son 

manifestaciones artísticas que nacen de y quieren representar a la parte dominada. 

           
Paul Kuczynski  

Actividad 9: 

- Busca un ejemplo de propaganda política que utilice el arte (actual o del siglo XX) y analiza 

mediante qué recursos intenta persuadir al espectador. 

- Haz lo mismo con una obra de arte (puede ser urbano) de denuncia actual sobre una causa que te 

resulte interesante. 

Actividad 10: El filósofo vitalista Friedrich N      h                       “            

                     ”. ¿P                         ? ¿Q                ñ            

en tu vida y qué sientes al escucharla? Descríbelo con todo el detalle que puedas, poniendo 

ejemplos de canciones que te gusten. 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

1 
 

UNITAT 5. L’ÈTICA I LES SEUES PRINCIPALS TEORIES 

1. INTRODUCCIÓ 

Hi ha dues accepcions del terme humà. La primera és biològica i equival a "pertanyent a l'espècie humana" 

i, en aquest sentit, fins i tot els assassins en sèrie són humans. La segona també fa referència a la base 

sensible al dolor dels altres. Aquesta segona accepció ens remet a la dimensió moral de l'ésser humà, que 

és possible, d'una banda, gràcies a la nostra capacitat per distingir el que sóc i el que he de ser, entre el que 

les coses són i el que han de ser i, per un altre, gràcies al poder radical de la meua llibertat per triar entre 

una cosa i l'altra, el que em fa capaç del major bé i del major mal. 

 

2. L'ÈTICA COM A DISCIPLINA FILOSÒFICA 

En la nostra vida quotidiana fem contínuament valoracions de la conducta de les persones, en les 

que qualifiquem les accions d'uns i d'altres referint-nos a si ens sembla que han actuat bé o malament. 

També és freqüent que pensem en els motius i repercussions dels nostres actes. 

Els filòsofs de tots els temps s'han preocupat per investigar en què ens basem per poder dur a 

terme els judicis morals. L'ètica és la disciplina que s'ocupa d'examinar a partir de quin criteri catalogar 

unes accions en un sentit o en un altre. 

Com va afirmar Erich Fromm, << en l'art de viure, l'home és a el mateix temps l'artista i l'objecte del 

seu art >>. O el que és el mateix, des de la seua llibertat l'ésser humà es fa a si mateix: és constructor i 

construcció al mateix temps. Precisament aquest caràcter lliure i obert de l'acció és el que fa a l'ésser humà 

responsable dels seus actes. 

           
 

El valor d’una persona 

"Quant val la vida d'una persona? Plantege el valor diferencial que hi ha segons el lloc en què haja nascut. 

Si tot ésser humà ha nascut en aquest mateix món, per què el seu valor és diferent en virtut del lloc en el 

qual habite ... No taxem d'igual manera a una persona nord-americana que africana, ni afganesa o 

iberoamericana. La qüestió és per què, si són assassinades 2.749 persones en els atemptats contra les 

Torres Bessones, el món es manifesta i no quan 2.247 s'ofeguen a la Mediterrània. " 

MONTERO, M.: https://bit.ly/2WVNCUt 

Reflexiona sobre aquest text i respon a la pregunta de la periodista: totes les viden valen el mateix?  

https://bit.ly/2WVNCUt


Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

2 
 

Aquest caràcter lliure de l'actuar humà constitueix també la base del caràcter moral que posseeix 

en exclusivitat. La llibertat, és a dir, la capacitat per decidir i triar entre diverses opcions possibilita que les 

accions concretes que algú duu a terme s'ajusten o no als costums i normes de la seua comunitat. 

Tenir una intel·ligència conscient i una voluntat lliure és el que permet a l'ésser humà preguntar 

què ha de fer, és a dir, quina opció ha de triar la voluntat d'entre totes les que li mostra la seua 

intel·ligència. Per això, entre una cobra que pica a una persona i una persona que enverina a una altra, hi 

ha una diferència radical. A la serp no li podem retreure res, perquè és només la causa involuntària d'una 

mort, però a la persona sí, perquè ha estat un agent lliure i conscient del que feia. 

La conducta animal és amoral, és a dir, és aliena i indiferent a la moral, perquè està dictada per 

l'instint. Però la conducta de l'ésser humà no pot ser amoral, sinó inevitablement moral o immoral, perquè 

sempre actua d'acord o en contra de les normes morals. 

L'acció humana és una acció moral perquè és l'operació d'un agent lliure i conscient, amb l'objecte 

de produir un dany o un bé a un mateix o als altres i a favor o en contra d'un codi moral. 

 

2.1. Moral i ètica 

La paraula moral ve del llatí mores, que significa 'costum'. En aquest sentit, la moral és 

l'aprenentatge i l'adquisició de bons costums que li vénen bé a l'ésser humà per viure com un ésser humà i 

que vénen transmeses de generació en generació i avalades per l'experiència. 

Per la seua banda, la paraula ètica prové del grec ethos, que significa també 'costum', però, a més, 

'caràcter i manera de ser'. Això explica que el terme ètica tinga en el llenguatge filosòfic un sentit més 

intern i de reflexió que la paraula moral. 

Podríem definir la moral com el conjunt de normes que orienten la nostra actuació en situacions 

concretes perquè respectem certs valors que considerem adequats. Per exemple, la norma moral << no 

mataràs >> té com a objectiu orientar-nos en situacions concretes perquè respectem el valor de la vida. 

Ara bé, no ens limitem a tenir una moral i obeir les seues normes, sinó que també reflexionem 

sobre elles i ens preguntem el seu perquè. Això és el que fa l'ètica. 

Aquesta reflexió és necessària per dues raons: 

a) Perquè no en totes les cultures i èpoques existeixen els mateixos codis morals. 

b) Perquè les normes morals estan molt clares en la teoria, però la seua aplicació en la pràctica és més 

complicada, ja siga perquè algunes normes van contra els nostres interessos, la pressió social, la moda o 

l'opinió dominant, o perquè es requereix un gran esforç per dur-les a terme. 

Si la moral és el conjunt de normes que cal respectar, l'ètica és una reflexió teòrica sobre aquestes normes 

morals. L'ètica és la teoria, i la moral és la seua aplicació pràctica. 

 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

3 
 

 

 DEFINICIÓ EXEMPLES 

MORAL - Pràctica 

- Moral viscuda 

- Dóna pautes per a la vida quotidiana 

- Es refereix a normes per a un 

col·lectiu 

- Influeix en la conducta d’una 

persona des de l’exterior o des de 

l’inconscient 

- La moral cristiana prohibeix matar 

- La eutanasia no ha d’aplicar-se 

- Ser generosos 

- Viure d’acord amb les normes de la 

societat 

- No faces a uns altres el que noi 

vullgues que es facen a tu 

 

ÈTICA - Teòrica. Reflexió sobre la moral 

- Moral pensada 

- Enuncia principis generals o 

universals inspiradors de tota 

conducta 

- Es refereix a normes per a l’individu 

- Influeix en la conducta d’una 

persona des de la seua mateixa 

consciencia i voluntat 

 

- L’ètica reflexiona sobre la pena de 

mort 

- Reflexiona sobre l’eutanasia 

proposant normes individuals 

- Solidaritat, altruisme 

- Igualtat, justícia 

- Transparència, honestitat 

 

                                                       

Activitat 1. L’ètica com a reflexió moral. 

a) Explica les similituds i les diferències entre moral i ètica. 

b) Visita el web https://bit.ly/20q1HE6 i explica la moral mitjançant els conceptes de caràcter, 

consciència i maduresa moral. 

c) Explica la diferència entre universalisme i relativisme moral. 

 

 

 

 

  

https://bit.ly/20q1HE6


Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

4 
 

 

3. CARÀCTER, CONSCIÈNCIA I DESENVOLUPAMENT MORAL 

L'ésser humà posseeix, com hem vist, una naturalesa moral. Per entendre el seu funcionament, 

distingirem dos termes: caràcter i consciència. El caràcter condiciona les nostres accions i la consciència les 

jutja. En tercer lloc, descriurem el procés que, segons el psicòleg Lawrence Kohlberg, ens permet assolir la 

maduresa moral. 

3.1. Caràcter 

Si estudiem la nostra naturalesa moral començant pel més elemental i arribant al més ampli, 

haurem d'esmentar l'acció, l'hàbit i el caràcter. 

L'acció és un acte concret i aïllat; l'hàbit és la repetició d'accions similars, i el caràcter és el conjunt 

d'hàbits. 

La repetició d'accions crea un hàbit i el conjunt d'hàbits crea un caràcter. Així, les nostres accions 

construeixen la nostra manera de ser, el nostre caràcter i, al seu torn, un caràcter ja consolidat acaba 

condicionant les nostres accions, és a dir, ens porta a realitzar unes accions i no unes altres. Exemple: per 

mentir una vegada no em converteixo en mentider, però si repeteixo contínuament aquesta acció, acabarà 

convertint-se en un hàbit que em transforma en mentider i que em condiciona per tornar a mentir. 

3.2. Consciència 

La consciència moral és el coneixement que l'ésser humà té de la correcció o incorrecció dels seus 

actes d'acord amb els valors morals assumits. 

La consciència moral es percep a vegades com una veu interior que jutja les nostres accions i les 

dels altres prenent els nostres valors com a criteri. La meua consciència és un tribunal inapel·lable perquè 

és l'últim, però no infal·lible, perquè està exposat a l'autoengany, l'egoisme i la pressió social. 

El remordiment és un tot després d'una mala acció, ja siga per la seua lletjor o per mitjà  del càstig. Se sol 

considerar senyal d'alarma i de salut de la consciència. No obstant això, alguns filòsofs, com Nietzsche, 

creuen que es tracta d'un sentiment inútil i perjudicial ... << com la mossegada d'un gos en una pedra >>. 

3.3. El desenvolupament moral 

La nostra naturalesa moral no és una realitat ja feta, sinó que es va fent a través del temps i dels 

nostres actes. El raonament moral de l'infant no és el mateix que el de l'adult. 

El procés de maduració moral des de la infància a la maduresa ha estat estudiat, entre d'altres, pel 

psicòleg Lawrence Kohlberg (1927 -1987), qui va establir tres nivells de dos estadis cadascun relacionats 

amb l'edat. Segons Kohlberg, només un 5% dels adults arriba al darrer estadi. Per tant, la maduresa física i 

intel·lectual no garanteix la maduresa moral. 

 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

5 
 

 

Lawrence Kohlberg (1927-1987)  

Psicòleg nord-americà que va ser professor a les Universitats de Chicago, Yale i 

Harvard. Kohlberg considera essencial comprendre l'estructura del raonament 

front als problemes de caràcter moral. En les seues investigacions no se centra 

en els valors específics, sinó en els raonaments morals, és a dir, en les raons que 

tenen les persones per escollir una o altra acció. 

Entre les seues obres destaquen: Del que es és al que s'ha de ser, L'educació 

moral i Psicologia del desenvolupament moral. 

 

 
Lawrence Kohlberg 

 
 
 

Nivell Estadi  Descripció Exemple 

 

 

 

Preconvencional 

 

1.- Obediència a l’autoritat 

 

Les normes procedeixen 

d’algú amb autoritat i es 

respecta per por al càstic. 

Si agarre les coses dels 

meus amics, els meus pares 

em castigaran. 

 

2.-Individualisme 

egocèntric 

S’assumeixen com a pròpies 

normes que afavoreixen els 

interessos personals i els 

dels demés, si generen 

intercanvi. 

He d’ajudar a Pau amb 

matemàtiques o no em 

convidarà a la seua festa 

d’aniversari. 

 

 

 

 

Convencional 

 

3.- “Bon xic” 

, bona xica” 

S’actua en funció del que ed 

creu que els demés esperen 

d’un. El desig d’agradar 

reemplaça el càstic com a 

força moral. 

Si els meus pares s’enteren 

de que vaig, es 

decepcionarien. A més, què 

pensarien els meus amics si 

s’enteraren! 

 

 

4.-Respecte a l’ordre 

social establert 

La conducta s’inspira en la 

lleialtat a les institucions 

socials. S’assumeixen les 

normes perquè se sent la 

necessitat de 

comprometre’s amb els 

interessos generals de la 

societat. 

Si cadascú fera el que li 

donara la gana sense 

respectar les normes, açò 

seria un desastre. 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

6 
 

 

 

 

 

Postconvencional 

 

5.-Relativisme 

contractualista 

Es reconeix l’existència de 

drets humans universals. Es 

descobreix el carácter 

relatiu de les normes, però 

s’accepten les pròpies per 

estar basades en el consens. 

Si els sij volen viure ací, han 

de posar-se el casc quan 

vagen en moto, tot i que 

això els obligue a llevar-se 

el turbant. 

 

 

6.-Principis ètics universals 

i autonomia moral. 

Es pren consciència de 

l’existència de principis 

universals que estan per 

damunt de les normes 

legals. En aquest estadi, 

s’assoleix la plena 

autonomia moral. 

La dignitat humana ha de 

ser respectada sempre per 

damunt de qualsevol 

benefici personal que es 

poguera obtindre a canvi. 

 

4. VALORS I NORMES 

Les normes morals ens orienten per respectar un valor. El valor és una propietat o dignitat, una 

excel·lència, que només els éssers humans podem apreciar en les coses, les accions i les actituds i que fa 

més estimables als nostres ulls unes que altres. Exemple: bellesa d'un paisatge, valentia d'una gesta, ... 

Els valors són estimats a causa de les nostres aspiracions i necessitats (físiques, socials, personals, 

espirituals). Hi ha molts tipus de valors (econòmics, socials, ...), però aquí ens interessen els valors morals. 

El valor moral és una qualitat de l'acció que ens fa aprovar-la com a bona i apropiada a l'ésser 

humà. És l'origen de la norma moral i el criteri per jutjar uns actes com a bons i altres com dolents. 

4.1. Objectivisme i subjectivisme moral. 

Una vegada que hem vist el paper del valor com a origen i criteri de les normes morals, sorgeix la 

pregunta sobre l'origen i la validesa dels valors. Tenen un origen objectiu i, per tant, són universalment 

vàlids o bé tenen un origen subjectiu i, per tant, no són universalment vàlids? Les dues postures 

fonamentals davant aquesta disputa són: objectivisme i subjectivisme. 

Segons l'objectivisme, els valors són realitats objectives, universals, permanents. Són estimables 

per si mateixos, independentment que els humans els apreciem o no. Aquesta postura, portada a l'extrem, 

pot conduir al dogmatisme, que considera que només hi ha uns determinats valors veritables que ens 

condueixen a rebutjar els altres com a falsos o dolents. 

Segons el subjectivisme, els valors no existeixen independentment de nosaltres, els subjectes: som 

nosaltres els que determinem què és un valor i què no. Els valors existeixen només perquè els éssers 

humans els considerem com a tals; per això, poden reflectir les nostres apreciacions subjectives, els 

nostres desitjos, interessos i circumstàncies. Cada cultura o època genera els seus propis valors. Aquesta 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

7 
 

postura, portada al seu extrem, pot conduir al relativisme, que consisteix a afirmar que cada cultura, cada 

època i fins i tot cada persona crea el seu propi codi moral i que tots aquests codis són igualment vàlids. 

4.2. Bé i justícia: ètica de màxims i è ca       i  . 

Tots els valors morals, en la mesura que són bons i ens convenen, poden resumir-se en un de sol: el 

bé. Quan ens referim a bé de tots, parlem de justícia. 

L'ètica que s'ocupa d'orientar la vida de l'individu cap al bé podem denominar-la ètica de màxims, 

perquè el seu objectiu és aconseguir la felicitat i la plenitud de l'individu. No obstant això, l'ètica que cerca 

la justícia es pot anomenar ètica de mínims, perquè el seu objectiu és trobar uns valors i comportaments 

mínims respectats per tots que puguen permetre una convivència harmònica. 

La pensadora espanyola Adela Cortina (1947) distingeix aquests dos nivells en l'ètica: 

a) Ètica de mínims. 

Formada pels elements bàsics en els que tots podem estar d'acord i que possibiliten la convivència i la 

tolerància. És el nivell de mínims el que assegura el respecte i la vida democràtica. Els mínims morals 

que una societat democràtica ha de transmetre són principis, valors, actituds i hàbits als quals no es 

pot renunciar per no renunciar a la pròpia humanitat. L'ètica de mínims té com a ideal la justícia. 

Segons l'autora, "les ètiques de justícia s'ocupen d'aquells deures de justícia que són exigibles a 

qualsevol ésser racional que es deixe portar per interessos universalitzables". Les ètiques de mínims 

són sostenibles i globals. 

 

b) Ètica de màxims. 

Són els ideals de vida bona, els models d'excel·lència que cada persona considera més perfectes i 

als quals aspira. Aquests models tenen un caràcter individual perquè no es poden exigir a tothom, ja 

que no tots compartim la mateixa jerarquia de valors. Les ètiques de la felicitat i de la joia, així com 

les morals cristianes, són ètiques de màxims. Promouen ideals de vida bona i, en la mesura que 

resulta bona, s'aconsellen i es conviden a seguir, però no s'exigeix que es compleixen. 

 

Adela Cortina Orts (1947) 

Filòsofa espanyola guanyadora del Premi Internacional d'Assaig Jovellanos 

2007. És catedràtica d'Ètica de la Universitat de València i directora de la 

Fundació ETNOR (Ètica dels Negocis i les Organitzacions). És la creadora del 

terme "Agorafòbia". Entre les seves obres destaquen Ètica, Educar per a la 

justícia, Ètica per a la societat civil, Per una ètica del consum i Justícia 

cordial. 
 

 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

8 
 

5. PRINCIPALS TEORIES ÈTIQUES SOBRE EL BÉ 

Tots busquem el bé. Fins i tot el delinqüent, quan comet un delicte, busca el que considera un bé per a ell. 

Però, en què consisteix el bé ? Vegem algunes respostes que els filòsofs han donat a aquesta pregunta des 

de l'origen de l'ètica occidental a Grècia fins a l'actualitat. 

5.1. L'origen occidental de l'ètica 

La reflexió ètica s'inicia amb els sofistes, denominació que procedeix del grec sophisté, savi. Es 

tractava d'un grup de mestres de retòrica, oratòria i dialèctica que van exercir la seva activitat en els segles 

V i IV a.C. 

Un tret comú als sofistes va ser el relativisme cultural i moral. En els seus múltiples viatges havien 

contemplat que, de vegades, el que en una polis estava ben considerat en una altra estava molt mal vist, 

de manera que van identificar la moral com una simple convenció (és a dir, com un acord entre els 

membres d'una comunitat) . Com a conseqüència d'això, van negar l’existència de principis morals amb 

validesa universal, ja que cada societat establia les seues convencions morals segons els seus interessos 

econòmics, polítics, culturals, ... i aquests eren diferents en diferents llocs. 

Entre els sofistes va destacar la figura de Protàgores d'Abdera, conegut sobretot per la seua 

sentència: <<L'home és la mesura de totes les coses, de les que són en tant que són, i de les que no són, en 

tant que no són >>, interpretada com a expressió d'un pensament relativista. 

En oposició al relativisme moral i cultural dels sofistes trobem a el filòsof Sòcrates, qui presenta la 

primera teoria ètica que defensa l'existència de valors objectius i universals (com el bé i la justícia). 

Sòcrates va mantenir, en conseqüència, que l'objectiu de la filosofia era la recerca, mitjançant l'exercici de 

la raó, de les veritables definicions dels conceptes ètics. 

Segons Sòcrates, si una persona adquireix una completa comprensió sobre el bé, això tindrà com a 

conseqüència que actue bé. Així, el coneixement del bé comporta la seua pràctica, ja que un descobreix 

que fer el bé és el millor tant per a si mateix com per als altres. El que actua malament ho fa per ignorància 

o desconeixement (Intel·lectualisme moral). 

Emprava un mètode de preguntes i respostes que denominava maièutica en al·lusió a l'ofici de la seua 

mare (comare). 

 

“El relativisme moral dels sofistes “Protàgores deia que l’ésser humà és la mesura de totes les coses, que és com dir 
que allò que opina cadascú és la pura veritat. Doncs, si és així, resulta que la mateixa cosa és i no és, i es dolenta i 
bona alhora i així i tot allò que es diu en els judicis contradictoris, perquè sovint a uns els sembla que una cosa 
determinada és bella i a uns altres que és lletja, i la mesura és allò que sembla a cadascú.” 
  
ARISTÒTIL, parlant dels sofistes a Metafísica 

 

 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

9 
 

 

 Postura davant els 

valors morals 

Postura davant 

l’     ya   t  

Postura davant la 

veritat 

Mètode 

                                 

SOFISTES 

 

Relativisme moral: 

posició que 

afavoreix el 

pragmatisme 

(obeïr les normes 

perquè és pràctic). 

Cobren per 

ensenyar a qui 

puga pagar. 

 

Escepticisme: no hi 

ha veritat, només 

opinions. 

 

Persuasió 

mitjançant 

discursos ben 

elaborats que 

poden presentar el 

just com injust, 

segons l'interès de 

l'orador. 

 

 

SÒCRATES 

 

Universalisme 

moral: hi ha valors 

morals universals i 

absoluts.  

Ha de ser gratuïta i 

desinteressada, 

amb la finalitat de 

formar ciutadans 

en la virtud.  

Existeix una 

realitat objectiva, 

que són els 

conceptes 

universals de les 

coses. 

Diàleg maièutic 

per a trovar la 

veritat. 

                          

 5.2. A la recerca de la felicitat 

Les ètiques que consideren la felicitat (eudaimonia, en grec), en la fi de la vida humana i el màxim bé a què 

es pot aspirar són eudemonistes. Ara bé, dir que l'ésser humà anhela la felicitat és no dir res, ja que cada 

un entén la felicitat a la seua manera. 

5.2.1. La felicitat és prudència 

Aristòtil (segle IV a. C.) va ser un dels primers filòsofs a defensar l'eudemonisme ètic. Però què 

entenia per felicitat? Tots els éssers tendeixen per naturalesa a una fi. Com l'essencial és la seua capacitat 

racional, la màxima felicitat de l'ésser humà residirà a la vida contemplativa, és a dir, l'exercici de la raó, en 

el coneixement de la natura i de Déu, i en la conducta moral prudent. A més saviesa, més possibilitats 

d'elecció, sempre recorrent a la mediació de la prudència (phrónesis). 

Per aconseguir la felicitat, l'ésser humà ha d'emprar dues facultats: l'enteniment i la voluntat. Amb 

l'enteniment trobem la manera correcta d'actuar i amb la voluntat la posem en pràctica. Aquesta manera 

correcta d'actuar d'acord amb la nostra naturalesa per aconseguir la felicitat és la virtut. 

Segons Aristòtil, << la virtut és un hàbit o disposició a fer el bé que s'adquireix amb la pràctica >>. 

La raó defineix la virtut com un terme mitjà entre els vicis dels extrems. No es tracta d'una mitjana 

aritmètica entre quantitats, sinó de l'exercici de la moderació, afinat per l'experiència. 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

10 
 

                  

Defecte Punt mitjà Excés 

Covardia Valentia Temeritat 

Passivitat Temprança Incontinència 

Avarícia Liberalitat Malbaratament 

 

5.2.2 La felicitat és plaer 

La paraula hedonisme prové de el grec hedoné, que significa "plaer". Es considera hedonista tota 

doctrina que identifica el plaer amb el bé i que concep la felicitat en el marc d'una vida plaent. Els cirenaics 

van formar una escola iniciada per un deixeble de Sòcrates, Aristip (435 a. C.). Segons aquest filòsof, la 

finalitat de la nostra vida és el plaer entès en sentit positiu com a goig sensorial. També l'epicureisme 

identifica plaer i felicitat. No obstant això, a diferència dels primers, defineix el plaer com a mera absència 

de dolor i pertorbacions. Aquesta serenitat i tranquil·litat de l'ànima (ataràxia) és l'objectiu que ha de 

perseguir tot ésser humà i és la veritable essència de la felicitat. Però, de quina manera és possible 

aconseguir-la? Segons Epicur, mitjançant un càlcul exacte de plaers que tinga en compte que un plaer avui 

pot ser un dolor demà i, en canvi, el que avui es presenta amb dolor pot anunciar un proper bé. 

 

Activitat 2. Llegeix, investiga i contesta a les preguntes que es plantegen a continuació. 

 

 

Epicur (341-270 a.C.) va nàixer a Samos. Va fundar, com 

també van fer Plató i Aristòtil, la seua pròpia escola: el Jardí. A 

diferència del que passava amb altres filòsofs i les seues 

escoles, aquests amics i seguidors eren de tota condició: 

homes, dones, rics, pobres, esclaus, etc. 

 
 

 

Investiga la seua escola i les crítiques que suscita i compara la seua visió hedonista de la vida amb altres 

maneres d'entendre-la avui dia. Per exemple en aquesta web:  https://bit.ly/2FywH5D. 

Tracta de completar el coneixement que t'aporta aquest apartat. Per a això, després d'acudir a la web 

esmentada i de les teues investigacions i lectures, intenta contestar les següents qüestions: 

1) Els hedonistes busquen en el plaer la felicitat i tracten d'evitar totes les ocasions en què es 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

11 
 

produisca dolor. Creus que en la societat en què vivim som molt hedonistes? 

2) L'escriptora francesa Valérie Tasso (1969), qui parteix també de l'hedonisme per explicar la vida, 

afirma que aquesta filosofia és la que deixa patent que la nostra existència ha de ser presa com la 

recerca del plaer, en la qual el cos és un aliat i en la qual el temps és més important que els diners. 

Estàs d'acord amb ella o dissenteixes? Expressa la teua opinió. 

3) Per a Epicur, el plaer ens acosta a la felicitat, mentre que el dolor ens allunya d'ella. Consideres que 

aquesta opinió és correcta o no estàs d'acord? 

 

5.2.3. La felicitat com a domini de la voluntat. 

L'estoïcisme és un corrent filosòfic creat per Zenon al segle IV a.C. encara que les seues idees van 

tenir un gran èxit segles més tard i entre personalitats de les classes socials més dispars: esclaus com 

Epictet, filòsofs com el cordovès Sèneca i emperadors romans com Marc Aureli. 

Segons els estoics, tot l'univers i quant en ell succeeix està regit, dirigit i determinat per una llei, 

principi o raó universal que tot controla i domina. 

L'ésser humà s'ha de sotmetre a la necessitat de la natura, tal com s'expressa en la màxima moral 

estoica, "Viu d'acord amb la naturalesa". Aquesta acceptació de la destinació ens porta a l'ideal ètic, que 

consisteix en la tranquil·litat d'ànim i la impertorbabilitat (apátheia): romandre impassibles davant tot 

allò que no depèn de nosaltres, que en ocasions pot ser l'amor, en altres l'èxit, la salut o la riquesa i, 

sempre, la mort i els cops de fortuna. 

El nostre objectiu és la no resistència al que és i no pot ser a través de l'autocontrol, l'autodomini i 

l'eliminació de les passions. És a dir, el nostre objectiu és comprendre i acceptar el que no podem canviar. 

La norma moral serà un ferri domini de la voluntat. 

 

Activitat 3. Trucs dels estoics per a viure millor. 

 

"Pigliucci proposa diversos exercicis espirituals per a aplicar els preceptes 

de Zenón al dia a dia del segle XXI. 

Temprança: reflexionar sobre la fugacitat de les coses. "En el cas de les 

coses particulars que t'agraden, o et beneficien, o a les que has agafat 

afecte, recorda el que són. Comença amb coses de poc valor. Si t'agrada 

la porcellana, per exemple, digues: "M'agrada una peça de porcellana". 

Quan es trenque, no et sentiràs desconcertat. Quan li dones un petó a la 

teua esposa o fill, repeteix: "Estic besant a un mortal". Així no et sentiràs 

tan desconcertat quan et falten ". 

Autocontrol: "Recorda, no n'hi ha prou amb que et colpegen o insulten 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

12 
 

perquè et fereixen, has de creure que van a ferir-te. Si algú té èxit en 

provocar-te, tingueu en compte que la teua ment és còmplice de la 

provocació. Aquesta és la raó per la qual resulta essencial que no 

responguem impulsivament a les impressions; pren-te un moment abans 

de reaccionar i descobriràs que és més fàcil mantenir el control "." 

ROBLES, J. M. https://bit.ly/2s6KI17 

 1) Són realistes aquests consells? 

2) Usant aquesta manera de pensar, es pot arribar a la felicitat?  

 

5.2.4. La felicitat consisteix a ser dignes davant Déu i mereixedors de la vida eterna. 

En l'ètica cristiana la felicitat consisteix a arribar a ser dignes davant Déu i mereixedors de la vida 

eterna. Això s'aconsegueix seguint els preceptes de la llei natural. Un dels seus màxims representants és el 

filòsof escolàstic Tomàs d'Aquino (s. XIII). La "llei natural" és la part de la llei eterna (llei amb la qual Déu 

regeix tota la creació) que fa als homes, éssers racionals i lliures creats a imatge i semblança de Déu. 

L'ésser humà se sent naturalment inclinat a seguir la llei natural, el precepte és fer el bé i evitar el mal. 

D'aquest precepte fonamental es segueixen altres tres preceptes secundaris que donen contingut al bé: 

- Conservar la vida. És bo tot el que conserva la vida i dolent el que l'acaba. És una tendència natural que 

compartim amb tots els éssers vius. 

- Procrear i tenir cura de l'espècie. És una tendència que compartim amb els animals. 

- Cercar la veritat. I, sobretot, buscar la suma veritat, que és Déu. És una tendència exclusiva de l'ésser 

humà. 

5.2.5. La felicitat resideix en el bé comú 

L'utilitarisme és una doctrina ètica molt propera a l'eudemonisme i l'hedonisme, ja que vincula la 

felicitat al plaer, però va sorgir molt després, a l'Anglaterra dels segles XVIII i XIX. Va ser fundada per 

Jeremy Bentham (1748 - 1832) i desenvolupada per John Stuart Mill (1806 - 1873). 

La tesi central d'aquest corrent és el principi d'utilitat, segons el qual l'acte moralment correcte és 

aquell que proporciona més plaer o felicitat al major nombre de persones. El plaer és, per tant, un bé comú 

o bé general. 

Bentham va voler fundar una ètica científica a partir del càlcul quantitatiu dels plaers i dolors 

(segons el seu grau d'intensitat, durada, certesa, ...). Va creure que amb aquesta informació es podria 

establir una reforma social encaminada a aconseguir la major felicitat possible per al major nombre 

possible de persones. Stuart Mill, però, va entendre que els plaers humans també han de distingir-se per la 

seua qualitat, i va parlar de plaers inferiors i superiors, i va identificar els segons com aquells que 

promouen el desenvolupament moral i intel·lectual de l'ésser humà. 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

13 
 

El principi bàsic de moralitat i justícia és que la felicitat dels individus ha de ser compatible amb la 

felicitat del conjunt. Les lleis i les institucions socials han de jugar un paper bàsic en la promoció dels 

interessos públics i en la seua conciliació amb els interessos privats. 

 

5.3.  A la recerca de la justícia 

Les teories que es coneixen com ètiques de la justícia són aquelles que posen l'accent en la 

imparcialitat, en considerar aquesta una condició indispensable de la mateixa. 

5.3.1 L'ètica del deure 

Kant (segle XVIII) va revolucionar l'ètica amb el seu formalisme moral, que aspira a ser una ètica 

veritablement universal. Mentre que la de Kant és una ètica formal, les anteriors a ell eren ètiques 

materials. 

Per entendre això, hem d'abordar primer la seua distinció entre la matèria i la forma de l'ètica. La 

matèria de l'ètica és el seu contingut (preceptes, valors, fins, ...); la forma és la seua funció moral, la 

intenció de guiar la conducta humana. L'ètica kantiana té només forma i per això aspira a ser universal: no 

hi ha en ella contingut que puga ser rebutjat per alguna raó. 

 

 

Ètica material 

 

Material 

Dicta normes amb un 

contingut concret. Ens 

diu què fer.  

Teleològica 

Les accions són 

correctes si condueixen 

a un fi o bé suprem: 

felicitat, virtud, plaer…  

Heterònoma 

És una autoritat externa 

al subjecte racional la 

que la imposa: 

experiència, Déu... 

 

 

Ètica formal 

 

Formal 

Dóna criteris que 

indiquen què forma i 

requisits han de tindre 

eixos actes per a ser 

justos. Ens diu com han 

de ser els nostres actes.  

Deontològica 

Les accions són 

correctes si les faig amb 

bona voluntat, és a dir, 

si el meu móvil és el 

respecte al deure. 

Autònoma 

És el propi subjecte 

racional qui s’imposa a 

si mateix la llei moral.   

 

A més, les ètiques materials fan servir imperatius hipotètics i l'ètica formal utilitza imperatius 

categòrics: 

- Un imperatiu hipotètic és un mandat amb un contingut concret que té validesa si ens condueix a un fi. 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

14 
 

- Un imperatiu categòric es compleix no per aconseguir un fi, sinó amb bona voluntat, per simple 

respecte al deure, independentment de si són bones o no les conseqüències. 

Kant ofereix diverses formulacions de l'imperatiu categòric, de les quals destaquen aquestes dues: 

a) << Obra de tal manera que la màxima de la teua voluntat puga valdre sempre com a llei universal >>, 

és a dir, serà moral aquella norma que puga convertir-se en un deure universal. 

b) << Obra de tal manera que tractes la humanitat, tant en la teua persona com en la de qualsevol 

altre, sempre amb un fi i mai merament com un mitjà. >> 

5.3.2. La moral dels senyors i la moral dels esclaus. 

Segons Friedrich Nietzsche (1844-1900), els valors tradicionals de la cultura occidental han 

desaparegut, i l'ésser humà no té més remei que crear nous valors i posar-se a si mateix en el lloc de Déu, 

símbol dels valors tradicionals. Nietzsche considera que sempre han existit dos tipus de persones amb 

morals contraposades: 

- Els senyors i la seua moral. Són les persones fortes, superiors, distingides, poderoses, individus que 

no accepten subjectar-se a normes, que no accepten ser massa i, per això, viuen en permanent lluita i 

perill, arriscant la seua seguretat sense por. La seua moral és la moral del dominador. Són persones 

autònomes perquè es donen a si mateixes les seues pròpies normes de conducta, creant els seus propis 

valors. Els seus valors són la plenitud, el poder, la força, la duresa, la disciplina, la confiança. 

- Els esclaus i la seua moral. Són les persones febles, inferiors, plebeies, vulgars, covards, el ramat, 

la massa. L'esclau és tan feble que se sent incapaç d'exterioritzar la seua còlera, d'aquí el seu ressentiment, 

la seua rancúnia i el seu desig de venjança, i d'aquí també la seua necessitat de ser massa, ja que com a 

individu no té força i valor. Promou aquells valors que serveixen per protegir la seua debilitat: la 

compassió, la pietat, la dolçor, l'amor al pròxim, la igualtat, la paciència, la resignació, la humilitat, la 

bondat de cor, l'estoïcisme, la mansuetud, la passivitat. 

Segons Nietzsche, en la cultura occidental ha triomfat la moral de l'esclau, a causa primer del 

racionalisme propi de la filosofia grega i després del cristianisme. Amb les dues influències, la cultura 

occidental suposa la rebel·lió dels esclaus, que imposen la idea que totes les persones som iguals. Llavors, 

la nostra cultura representa el triomf dels mediocres. 

Nietzsche ens diu que ha arribat l'hora de tornar a col·locar les coses al seu lloc. Cal substituir el 

pretesament bo pel que és realment bo. Cal substituir la humilitat per l'orgull, la pietat per la crueltat, la 

comoditat pel risc. Això és el que es coneix com transmutació dels valors. 

El superhome és el nou ésser humà que serà capaç de dur a terme aquesta transmutació. El 

superhome rebutja la raó i escull els sentits, els instints, la intuïció i amb ells capta el sentit de la vida. Es 

contenta amb aquest món i no es perd en la il·lusió de transmons. Coneix la voluntat de poder i l'etern 

retorn. 

 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

15 
 

5.3.3. L'ètica de consens. 

Reprenent la idea socràtica del diàleg racional per assolir la veritat i, alhora, la idea kantiana segons 

la qual només té validesa la norma que es puga convertir en llei universal, el filòsof alemany Jürgen 

Habermas va defensar l'ètica discursiva o del diàleg. Habermas sosté que una norma moral serà bona 

quan, com a resultat del consens i sense coacció ni discriminacions, aconsegueix el lliure consentiment de 

tots aquells als que tal norma concerneix. 

El diàleg ha de tenir, entre d'altres, els següents requisits: 

- Tots els afectats per una determinada norma han de participar en el diàleg. 

- Tots han de tenir les mateixes oportunitats d'argumentar la seua postura. 

- No pot existir coacció de cap tipus. 

- No s'ha de tenir en compte només l'interès particular, sinó l'interès comú.  

                  

  

              

      

5.3.4. El vel de la ignorància 

John Rawls (1921 - 2002), filòsof nord-americà, motivat pels mateixos principis d'imparcialitat i 

universalitat que hem vist en les ètiques de Kant i Habermas, en la seua obra Teoria de la justícia va optar 

però per partir d'un recurs enterament artificial a què denominar la posició original. 

Es tractava de plantejar una situació hipotètica en la qual una sèrie de persones haurien d'establir 

les normes de convivència que anaven a ordenar la societat de la que ells també anaven a formar part, 

però amb l'excepció que havien de dissenyar aquestes normes sense conèixer les característiques de cap 

dels seus membres (ètnia, sexe, religió ...) ni el lloc que anaven a ocupar elles mateixes en aquesta societat. 

Aquest desconeixement rep el nom de vel d'ignorància, i pretén garantir la imparcialitat dels 

legisladors. D'aquesta manera, la situació ideal de diàleg que hem vist anteriorment queda aquí rellevada 

per la posició original, que presumeix que si els que han de fer les lleis que governaran la societat no 

saberen després quina classe social o treball els tocaria exercir a ells, mirarien que ningú en el seu model 

de societat isquera perjudicat, de manera que es garantiria que tothom tinguera uns mínims reconeguts i 

respectats. 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

16 
 

D'aquesta manera, es podria esperar que s’acordaren una sèrie de drets bàsics per a tothom, com 

ara la llibertat de pensament, d'expressió o d'associació, així com l’atenció als menys avantatjats de la 

societat, la qual cosa contribuiria a definir una autèntica ètica de la justícia. 

 

Activitat 4. Llegeix el següent text abans de contestar a les questions plantejades al final del 

mateix. 

 

La justicia com a equitat. 

“Per tal de trobar un principi que regule aquestes desigualtats, recorrem a les nostres més fermes 

conviccions raonades sobre drets i llibertats bàsiques iguals, sobre el valor equitatiu de les llibertats 

polítiques I sobre la igualtat equitativa d'oportunitats. Sortim de l'esfera de la justícia distributiva en sentit 

estricte per veure si podem aïllar un principi distributiu apropiat valent-nos d'aquestes conviccions més 

fermes, ja que els seus elements essencials són representats en la posició original com un mecanisme de 

representació. Aquest mecanisme està pensat per ajudar-nos a decidir quin principi, o principis, 

seleccionarien els representants de ciutadans lliures i iguals per regular les desigualtats socials i 

econòmiques en aquestes perspectives globals de vida, quan assumeixen que ja estan assegurades les 

llibertats bàsiques iguals i l'equitat de oportunitats.” 

RAWLS, J. La justicia com a equitat. Una reformulació. Barcelona, Paidós, 2002. 

 

1.- L’autor   l t xt     parla    ju ticia  i tributiva. Av rigua  l  ig ificat  ’aqu  ta classe de justicia.  

2.- A què equival la justícia p r a l’autor? Raona la teua resposta. 

3. Averigua algunes dades biogràfiqu      l’autor. 

 

6. ÈTICA APLICADA 

L'ètica aplicada s'encarrega d'analitzar i donar resposta, a partir de les propostes de les diferents 

teories ètiques, a les qüestions concretes amb què ens anem trobant en la vida quotidiana, tant en l'àmbit 

personal com social. 

El desenvolupament tecnològic ha superat algunes barreres materials que es consideraven 

inabastables, i amb això ha trastocat certes convencions morals que es donaven per inalterables. En fer-se 

possible dur a terme accions que abans mai s'havien ni imaginat, sorgeixen nous interrogants sobre la 

conveniència o no de posar en pràctica aquestes possibilitats, i fins a quin punt. En l'actualitat, aquesta 

disciplina ha adquirit una importància creixent en camps tan diversos com la investigació científica, el món 

de l'empresa, les relacions amb el medi ambient, els comportaments professionals, etc. 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

17 
 

6.1. Bioètica 

La bioètica és una de les branques de la filosofia de més actualitat, ja que s'ocupa dels dilemes 

morals suscitats pel desenvolupament de les tecnologies mèdiques i biològiques aplicades a l'ésser humà. 

La manipulació dels nostres components genètics ha inaugurat una via d'investigació que pot deparar 

conseqüències beneficioses per a la humanitat. No obstant això, els mateixos avanços científics tenen 

aspectes polèmics, que moltes persones consideren immorals. Hi ha altres casos que tampoc estan 

exempts de polèmica, com l'eutanàsia, per exemple. 

Les qüestions que una bioètica hauria de considerar són moltes: tenen els pares autoritat ètica per 

decidir el sexe dels seus futurs fills ?; és lícit alterar la dotació genètica dels que encara no han nascut, 

encara que això puga afavorir-los? 

També la bioètica ha de pronunciar-se sobre altres aspectes relacionats amb la pràctica mèdica 

habitual: deu un metge dir sempre la veritat als seus pacients ?; Fins quan s'ha d'allargar artificialment la 

vida biològica? ... 

I, com no, amb l'actual pandèmia de la Covid-19 sorgeixen nous dubtes sobre a qui tractar abans, a 

quins col·lectius vacunar en primer lloc, si la vacunació ha de ser obligatòria, etc. 

6.2. Ètica ambiental 

El maquinisme i la industrialització van resultar decisius per a la millora de les condicions materials 

de vida de la nostra espècie, però van provocar greus danys en nombrosos ecosistemes naturals i, a més, 

van iniciar un procés d'escalfament global que amenaça amb un canvi brusc del clima global, segurament 

desastrós. Com a reacció a aquest atropellament va sorgir, en la segona meitat de segle XX, una 

consciència ecològica àmpliament estesa en els nostres dies. 

Els humans han influït en el seu entorn natural des de la més remota antiguitat, com ara l'impacte 

que va tenir sobre el medi la invenció de l'agricultura, en el Neolític. Aquesta acció transformadora 

continuarà en el futur perquè l'home seguirà recorrent a la naturalesa per proveir-se de les matèries 

primeres que necessita. El repte rau a aplicar pràctiques no destructives, basades en noves tecnologies, i 

que puguen combinar-se amb el degut respecte a la necessitat moral de millorar les condicions materials 

de vida de les persones. 

6.3. Ètica política 

En les societats democràtiques, l'exercici del poder suposa una delegació de la sobirania popular i 

està sotmès a les lleis, que estableixen els límits d'actuació tant de les institucions com dels particulars. 

Aquestes limitacions impedeixen que una persona o grup puga perpetuar-se en el poder de manera 

despòtica, però, malgrat elles, les decisions dels polítics no deixen d'afectar a la vida i la dignitat dels que 

els han confiat la direcció dels afers públics . 

La discussió ètica sobre l'activitat política planteja algunes qüestions controvertides. Fins i tot 

donant per descomptat que l'objectiu del governant és procurar el bé comú i no aprofitar-se del càrrec per 

al seu benefici personal, cal preguntar quines pràctiques són acceptables i quines no a aquest efecte. 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

18 
 

Una de les preocupacions més habituals en l'àmbit de l'ètica política és la de com impedir, o 

dificultar almenys, la possibilitat de corrupció en aquells que ostenten el poder. La reflexió ètica tracta 

també en l'actualitat d'establir principis que regulen la bona pràctica de l'exercici de poder. 

6.4. Ètica empresarial i laboral 

El manteniment material de la societat es realitza a través de la feina, àmbit en el qual cal distingir 

entre les relacions d'organització interna i la prestació de serveis a la resta de la societat. Les dues facetes 

són susceptibles de consideració ètica i donen lloc també a interrogants com: què cal fer si mantenir la 

lleialtat a l'empresa entra en conflicte amb les pròpies conviccions morals ?, etc. 

Pel que fa a l'àmbit organitzatiu, en el si dels centres de treball s'estableixen relacions 

jerarquitzades que són necessàries per facilitar la producció de béns, però que han d'observar tant un 

tracte personal digne a tots els membres de l'aparell productiu com unes condicions de salut i seguretat 

adequades. En els últims anys s'insisteix en la igualtat de drets i salaris entre homes i dones, i en la 

conciliació entre les vides laboral i familiar. 

Pel que fa a la prestació de serveis, especial rellevància adquireix, a nivell personal, la deontologia 

professional (és a dir, les bones pràctiques que els membres de certes professions es comprometen a 

respectar, si volen exercir); i a nivell social, la responsabilitat social corporativa (RSC, és a dir, les garanties 

de transparència i honradesa que les empreses es comprometen a oferir a la societat com a aval dels seus 

productes). A més s'ha de tenir en compte que les empreses han d'exercir una funció social, contribuint 

amb la seua activitat al millor desenvolupament de la mateixa. 

6.5. Ètica i Internet 

L'aparició de les noves tecnologies de la informació ha donat lloc a nombroses discussions sobre 

quina seria la manera adequada d'enfocar els problemes ètics que es plantegen al respecte. Qüestions com 

el dret a la privacitat i la intimitat, la pirateria i el respecte als drets d'autor, etc. 

Per a alguns es fa cada vegada més evident que la definició del que es podria considerar el 

comportament ètic a través d'Internet requereix un tractament diferenciat, en la mesura que l'espai 

virtual suposa un marc absolutament diferent de tots els àmbits en què fins ara havien treballat les 

diverses teories ètiques. 

6.6. Reptes de l'ètica en la problemàtica social 

- Minories: L'Assemblea General de l'ONU, en la seua resolució 47/135, de 18 de desembre de 1992, 

defensa, des d'un punt de vista legal i moral el dret de les minories a no ser discriminades. 

- Discriminació positiva: a diferència de la discriminació negativa (o, simplement, discriminació), és la que 

pretén establir mesures polítiques que donen un tracte preferencial a les diferents minories perquè 

puguen accedir més fàcilment a certs serveis o recursos i a determinats béns. 

- Homofòbia: l'homosexualitat és una orientació sexual que es concreta en una atracció per persones del 

mateix sexe i una interacció sexual amb elles. La comunitat científica internacional considera que 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

19 
 

l'homosexualitat no és una malaltia. Des de les teories ètiques, la unió de parelles homosexuals representa 

el reconeixement dels drets de les persones que, per tenir una orientació sexual diferent a la majoritària, 

no han de ser discriminades. 

- Violència contra les dones: es manifesta de moltes formes: física, sexual, psicològica i econòmica. 

Aquestes formes de violència afecten les dones des del seu naixement. Les dones que experimenten 

violència sofreixen d'una varietat de problemes de salut i veuen disminuir la seua capacitat per participar 

en la vida pública. Les arrels de la violència contra la dona jeuen en la seua discriminació persistent. 

 

 Activitat 5. En alguns països, co  ara  l  Paï o  Baixo , fa ja t  p  qu  l’ uta a ia   tà 

regulada. En Espa ya ha   tat r c  t   ty aprova a la Ll i  ’Euta a ia p l Co gré    l  

Diputats i el Senat. Manifesta la teua opinió sobre aquest tema de manera autònoma i lliure.   

 

Activitat 6. DEBAT. “És just que Cristiano Ronaldo o Leo Messi guanyen milers de vegades més 

que un professor? “En grups, investigueu arguments a favor que justifiquen aquesta diferencia 

de sou i arguments en contra. Es tirarà a sort la posició que cada grup defendrà en el debat i tracteu 

 ’ xpo ar  l  argu   t     la  illor  a  ra po ibl .  Una vegada  xpo at  haur u  ’arribar a u  

consens en el què es decidisca només una resposta a la pregunta proposada.  

Per a ajudar-te, seria convenient que r vi ar   l   aportacio     l filò of i Pr  i Pri c  a  ’A túri   

2018, Michael Sandel.   

- https://bit.ly/2zor2JS 

- https://bit.ly/2lf8m80 

 

AFORISMES. Analitza el significat de cadascun dels següents aforismes de pensadors relacionats amb 

l’ètica.  

-  "L'ètica és saber la diferència entre el que tens dret de fer i el que és correcte fer". Potter Stewart. 

-  "Ser feliç, obrar bé i viure bé són una sola mateixa cosa". Aristòtil. 

- "Intenta no tornar-te un home d'èxit, sinó tornar-te un home de valor". Albert Einstein. 

-  "La integritat no té necessitat de regles". Albert Camus. 

- "L'ètica o la moral s'han d'entendre no només com la realització d’unes quantes accions bones, 

sinó com la formació d'una ànima sensible". Victòria Camps. 

- "La bona consciència és el millor coixí per dormir". Sòcrates. 

- "La màxima del meu sistema ètic és: gaudeix de la vida i ajuda a viure. Si arriba un moment en què 

ja no es pot gaudir ni ajudar a altres, és millor desaparèixer amb el mínim dolor per a un mateix i 

per als altres ". Mario Bunge. 

 

 

https://bit.ly/2zor2JS
https://bit.ly/2lf8m80


Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

20 
 

 

VOCABULARI 

Ètica teleològica. L'ètica aristotèlica és teleològica, ja que valora les accions no com a bones o dolentes, 

sinó en tant que condueixen a la finalitat última de l'home, la felicitat. 

Virtut. Aristòtil defineix la virtut de la següent forma: "És, per tant, la virtut un hàbit selectiu que 

consisteix en un terme mitjà relatiu a nosaltres, determinat per la raó i per aquella per la qual decidirà 

l'home prudent". 

Prudència. És aquella virtut intel·lectual que ens possibilita jutjar adequadament sobre les qüestions 

pràctiques, de manera que ens permet saber què és un veritable bé i què és un bé aparent. La prudència 

ens permet veure com el bo és el desitjable per a nosaltres, encara que en un moment determinat no ho 

desitgem. 

 

Voluntat de poder. Està present en tota la natura. Les forces que impulsen el canvi natural i els instints 

dels éssers vius són expressió d'aquesta voluntat de poder. En l'home, la voluntat de poder s'expressa de 

múltiples formes: en els seus instints, els seus desitjos, etc. 

Etern retorn. Concepció del temps que consisteix a acceptar que tots els esdeveniments del món i totes 

les situacions passades, presents i futures es repetiran eternament. 

 

Justícia. Prové de el llatí Ars Iuris. La justícia, entesa com a virtut humana, pot ser definida com l'art de fer 

el just i de donar a cadascú el seu. És la virtut de complir i respectar el dret, és el exigir algú els seus propis 

drets, és atorgar els drets a un individu. 

Ètica política. La política està relacionada amb la conquesta i l'exercici de poder pel que fa capacitat 

d'influir o condicionar el comportament aliè. El component ètic ens permet analitzar la manera en què 

s'ha de comportar la persona dedicada a la política. Així, per exemple, el polític s'allunyaria de la corrupció 

i d'altres problemes que haurien de ser aliens a la política. 

 

Eutanàsia. Aquest terme significa literalment "bona mort", ja que deriva del grec eu ( "bé") i thànatos 

("mort”). Segons la Reial Acadèmia Espanyola (RAE), l'eutanàsia té per finalitat evitar patiments 

insuportables o la prolongació artificial de la vida d'un malalt. L'eutanàsia es pot realitzar amb o sense el 

consentiment del malalt. 

Bioètica. Branca de l'ètica que s'aplica a problemes que sorgeixen a l'hora d'aplicar la ciència i la tècnica, 

fonamentalment en els àmbits de la salut, la procreació, l'alimentació i el medi ambient. 

 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

21 
 

 

BIBLIOGRAFIA 

 oster n, J. Racionalitat i acció humana 

Arendt, H.  a   ndi i   umana 

Camps V.  a ima ina i  ètica 

Cortina A. El quefer ètic 

 anuals de  iloso a de diferents editorials   eide, Algaida, Edebé, Vicens Vives, etc. 

 

   

 
 

 

 

 

 

 

 

 



Filosofia 1er. BATX. Unitat 5 – L’ètica i les seues principals teories. 
 

22 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 1 

UNITAT 6.- LA FILOSOFII           

El terme política a l'Antiga Grècia significava l'art de viure en societat. Així, la 
filosofia política és la branca de la filosofia que estudia com s'organitza aquesta vida en 
societat, alhora que es planteja si els modes d'organització social i les formes de 
govern que s'han donat fins ara són els més adequats. Per això, una de les tasques 
principals consisteix a formular judicis de valor sobre el caràcter acceptable o 
inacceptable de les idees polítiques. 

1.1. La sociabilitat humana  

La tendència a viure en societat s'ha batejat amb el nom de sociabilitat i 
consisteix bàsicament en la inclinació a viure compartint amb altres individus de la 
mateixa espècie, no només un territori comú, sinó la responsabilitat i la feina de 
garantir la supervivència de cada membre en particular i del grup en conjunt. Tot i 
això, mentre que per a alguns el fet de compartir la vida amb els altres és purament 
accidental i casual; per a altres és necessari i propi de la naturalesa humana viure i 
conviure amb els altres. La qüestió que es discuteix és, en definitiva, si la sociabilitat 
humana és natural o interessada. 

  Sociabilitat per interès. Autors com Thomas Hobbes o Sigmund Freud mantenen 
que l'home no és un ésser social per naturalesa, sinó per interès. La seva constitució 
no l'inclina a viure en societat per fer-se com a ésser humà, sinó per garantir-se la 
supervivència. L'home, per la seva manera de ser, no se sent inclinat a relacionar-se 
amb els altres; al contrari, és un ésser egoista que veu en els altres possibles rivals en 
la satisfacció dels seus desitjos, o bé a mitjans per satisfer-los. 

  Sociabilitat per naturalesa. Per a autors com Aristòtil o Erich Fromm, l'ésser 
humà és per naturalesa incomplet i, per tant, necessita els altres. La vida en societat és 
l'estat en què l'home es pot fer com a tal i desenvolupar plenament totes les seues 
possibilitats. 

1.2. Concepte d’Estat  

 En sentit ampli, podem entendre que l'Estat apareix quan a les primeres 
organitzacions humanes trobem que algun o alguns dels seus membres s'encarreguen 
de dirigir la vida comunitària dels altres. Sorgeix llavors una societat políticament 
organitzada, en la qual els qui ostenten el poder passen a regular, administrar i 
controlar tant els béns comuns, com els drets i les obligacions de cadascun dels 
membres de la comunitat. 

Tot i això, tal com entenem actualment el concepte d'Estat, seria exagerat 
considerar que aquestes primeres organitzacions ho són. Actualment, fem servir un 
concepte d'Estat molt més restrictiu, ja que considerem que és un tipus d'organització 
que té data d'aparició relativament tardana (segle XVI). 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 2 

Devem a Maquiavel la primera utilització d'aquest terme en l'àmbit de la 
filosofia política. D'aleshores ençà, s'entén que l'Estat és una forma d'organització 
política caracteritzada per un poder permanent i indiscutible en un territori concret; 
poder que, tot i ser exercit des de diferents institucions (socials, jurídiques, 
administratives...), és únic i exclusiu. 

A partir de llavors, el terme <<Estat>> s'emprarà per fer referència al poder 
sobirà sobre un territori, exercit des de diverses administracions i que posseeix el 
monopoli de la força i la violència. Aquests són alguns dels trets que se li atribueixen: 

o Té poder territorial. El poder de l'Estat s'estén a tot el territori que en 
delimiten les fronteres. Dins dels marges que aquestes assenyalen, res ni ningú no 
escapa al seu poder. 

o És sobirà. En l'àmbit estatal no hi ha una instància superior a què l'Estat s'haja 
de sotmetre. En aquest sentit, és el màxim sobirà dins del seu territori, ja que té 
autoritat suprema. Les altres associacions d'aquesta comunitat (empreses, clubs...) s'hi 
subordinen i, en aquest sentit, han de funcionar dins del que està autoritzat 
estatalment; en cas contrari, poden ser sancionades o anul·lades. 

o És l’encarregat de mantenir l’ordre. L'Estat té altres funcions, però aquesta 
és la principal. Té l'obligació de protegir els seus membres de les amenaces interiors i 
exteriors. Internament ha de fer complir i respectar la llei per evitar conflictes i 
assegurar l'estabilitat i la pau social. Externament, ha de protegir els ciutadans 
d'incursions foranes mitjançant les relacions internacionals. 

 

1.3. Necessitat i origen de l’Estat 

 La sociabilitat humana implica necessàriament l'existència d'Estat? Hi ha alguna 
justificació pel fet que algunes persones tinguen més poder que altres? Podria haver-hi 
societats sense Estat? A aquestes controvertides qüestions es poden donar bàsicament 
dues respostes: 

 L'Estat no és necessari. Postura defensada per un moviment polític que es coneix 
amb el nom d'anarquisme. Els anarquistes consideren que l'Estat és l'instrument dels 
poderosos per oprimir el poble de manera que uns quants aconsegueixen la riquesa de 
tothom. L'Estat és utilitzat per perpetuar les injustícies d'una classe dominant 
disposada a provocar guerres, gana, abusos i tota mena de privacions a la majoria per 
poder mantenir els seus privilegis. 

Un cop abolit l'Estat, ja no hi haurà coerció, ni presons, ni policia ni exèrcit. Totes 
aquestes institucions repressives deixaran de ser necessàries, perquè en una societat 
anarquista els éssers humans finalment podran cooperar amb total llibertat per crear 
un món millor. 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 3 

 L'Estat és necessari. I això bàsicament per dues raons: 

- Com que l'Estat monopolitza la força, limita i controla els brots de violència que es 
puguen donar. En efecte, la competitivitat, la rivalitat i l'agressivitat són tan naturals al 
fet social com la cooperació i la solidaritat. L´Estat es presenta com l´únic capaç 
d´evitar que aquestes tensions i conflictes facin perillar l´estabilitat social. 

- L'Estat, a més, és necessari perquè és l'única instància que promou el bé comú. Els 
individus particulars i les diferents associacions que componen la societat civil estan 
tan preocupats per aconseguir els seus objectius que fan imprescindible una institució 
(l'Estat) que s'ocupe de l'interès general. 

Algunes de les teories que defensen la necessitat de l'Estat es coneixen com a teories 
contractualistes. Les teories contractualistes sorgeixen al segle XVII i consideren que 
l'Estat és el fruit d'un pacte o contracte que tots els individus, lliures i iguals, signen 
per constituir un govern que organitze la convivència comuna. 

Abans d'aquest acord hauria existit un estat de naturalesa, en què els éssers humans 
viurien seguint les seues inclinacions naturals. I tant Hobbes, Locke i Rousseau, 
representants principals d'aquest enfocament, consideraran, per diferents motius, que 
els éssers humans eixim guanyant amb el pacte que donarà lloc al naixement de 
l'estat. 

 

                                            

“Leviatán”, Thomas Hobbes                                           “El contracte social”, J.J. 

Rousseau 

 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 4 

 

 HOBBES LOCKE ROUSSEAU 

 

 

Estat de naturalesa 

Dret absolut de 
tots a tot, que 
produeix un estat 
de guerra de tots 
contra tots. No hi 
hs llei ni moral sinó 
barbàrie. <<L’home 
és un llop per a 
l’home>>. Homo  
homini lupus. 

Drets individuals i 
inalienables (vida, 
salut, llibertat i 
possessions) 
fundats en una llei 
moral que es 
deriva de la llei 
natural 
promulgada per 
Déu. Tot i això, no 
hi han mecanismes 
per fer-los 
respectar.  

Llibertat i felicitat completes. 
L’ésser humà és bo per 
naturalesa i es mostra 
solidari amb els seus 
semblants. És la societat la 
que els corromp. 

Contracte 

(Raons per a eixir de l’estat de 
naturalesa) 

Por i perill de mort 
continus en l’estat 
de naturalesa.  

S'és jutge per 
castigar el mal 
rebut; això porta a 
excessos i a nous 
greuges. Davant 
algú més poderós, 
les injustícies 
queden sense 
reparació. 

 

En viure aïllat, l’ésser humà 
té menys possibilitats de 
supervivència; per això 
s’uneix en societat. 

 

Contracte 

(Termes del contracte o pacte) 

Tots acorden cedir 
tots els drets a un 
sobirà que, a partir 
de llavors, 
imposarà l'ordre i 
garantirà la 
seguretat 
mitjançant la llei. 

 

Tots acorden cedir 
els seus drets a un 
grup de persones 
(governants) de 
manera provisional 
i revocable si els 
governants no 
compleixen. 

 

En viure en societat i 
aparèixer la propietat, l'ésser 
humà es corromp; apareix 
l'enveja, la competència i la 
tirania dels poderosos. 
Rousseau proposa un pacte 
per reformar la societat: 
sotmetre's tots lliurement a 
la voluntat general. 

 

 

Forma de govern resultant 

Un estat autoritari 
regit per un poder 
incontestable; per 
exemple, la 
monarquia 
absoluta. 

 

Democràcia 
representativa 
amb separació de 
poders, que 
busque el bé públic 
i garantisca els 
drets dels 
ciutadans. 

Democràcia directa i 
igualitària regida per la 
voluntat general, que cerca el 
bé de tots. Els drets 
individuals seran els que 
concedeixen aquesta 
voluntat. 

 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 5 

 

 

1..3.1. “Homo homini lupus” ( laute) Hobbes 

 El filòsof anglès Thomas Hobbes (1588-1679) considerava que l'ésser humà en 
estat de naturalesa és egoista i viu en guerra amb els altres homes per la 
supervivència. En aquestes condicions la vida humana és precària, breu, solitària i 
insegura. Per això va sorgir la necessitat de superar aquesta situació mitjançant un 
acord que garantisca la pau i la tranquil·litat de les persones. 

Segons Hobbes, el pacte social va ser possible quan tots els individus van 
renunciar a la guerra dels uns contra els altres i van acceptar sotmetre's a un únic 
poder suprem capaç de posar fi a la contínua inseguretat de l'estat de naturalesa. 
Aquest poder suprem és el que caracteritza el sobirà (Individu, grup o institució social 
que exerceix el poder suprem en una societat), que és qui crea les lleis i les fa complir. 

El sobirà està per sobre de les lleis perquè ell és qui té el poder absolut. Per 
això aquesta proposta justifica la legitimitat de la monarquia absoluta. Tot i això, 
l'autoritat del sobirà es basa en la seua capacitat per proporcionar seguretat als seus 
súbdits. Si no és capaç d'imposar la pau social, és just que siga deposat i substituït per 
un altre governant més eficaç. 

1.3.2. John Locke (1632-1704) 

Davant de la teoria de Hobbes, John Locke creia que l'ésser humà està dotat 
d'una sèrie de drets que són vàlids fins i tot en estat de naturalesa. Tothom té dret a 
gaudir plenament de la vida, la llibertat i la propietat. No obstant això, a l'estat de 
naturalesa aquests drets no sempre eren respectats. Per això va ser necessari establir 
un acord per organitzar la vida en comú. 

D'acord amb Locke, el contracte social va permetre crear una comunitat per 
protegir la llibertat i la propietat davant l'ambició i l'egoisme d'uns quants. Aquest 
contracte implica delegar el poder en uns representants que l'han d'exercir al servei 
del bé comú. Si els governants incompleixen el pacte, els ciutadans tenen dret a 
destituir el govern. 

Locke pensa que el poder del governant no és absolut perquè ningú, ni tan sols 
el rei, no ha d'estar per sobre de la llei. La teoria de Locke permet, així, justificar la 
legitimitat d'una monarquia parlamentària, en què el poder el rei estiga controlat pels 
representants del poble. 

1.3.3. Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) 

Rousseau tampoc no compartia la visió pessimista de l'estat de naturalesa 
proposada per Hobbes. Rousseau pensava que l'ésser humà en el seu estat de 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 6 

naturalesa era bondadós i feliç. Malauradament, amb la creació de la societat va 
aparèixer la propietat privada, que va fer sorgir l'enveja i la cobdícia, i que va originar 
l'enfrontament entre els éssers humans. Per posar remei a aquesta situació caldria 
refundar la societat, establint un pacte social adequat perquè triomfe la justícia. 

El contracte social ha de servir perquè el poder s'oriente per la voluntat 
general, que persegueix el bé del poble en conjunt. Per això l'únic sobirà legítim és el 
poble, que ha de tenir la possibilitat de participar directament als afers polítics. Els 
governants només són agents encarregats de fer la voluntat general. Per això, si no 
compleixen el mandat rebut, poden ser substituïts per altres. D'aquesta manera, la 
teoria de Rousseau serveix per fonamentar la legitimitat d'un sistema polític 
democràtic, en què la sobirania és a les mans del poble. 

Una diferència fonamental entre aquests dos darrers pensadors és que a 
l'escocès el preocupava sobretot protegir la llibertat de les persones, especialment 
dels abusos de l'Estat, mentre que a Rousseau, sense menysprear la importància de la 
llibertat, també li interessava acabar amb la desigualtat entre els homes. A partir 
d'això Locke identifica la propietat privada com una institució fonamental per 
preservar la llibertat i restringir la discrecionalitat i els abusos dels governants, mentre 
que Rousseau especula que tots els mals de la societat moderna i especialment la 
desigualtat sorgeixen a partir de l’existència de la propietat privada. 

 

“La llibertat guiant al poble”, Eugène Delacroix. 1830. Museu del Louvre. París. 

 

1.3.4. El contractualisme contemporani: Habermas i Rawls. 

La teoria contractualista ha mantingut el seu vigor fins als nostres dies com a 
eina per reflexionar sobre la societat. Algunes propostes recents de gran interès, com 
ara la teoria de la justícia de John Rawls o l'ètica dialògica de Jürgen Habermas, estan 
inspirades en el model del contracte social. Mentre el primer advoca perquè els 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 7 

ciutadans es responsabilitzen del seu propi destí en comú i que reflexionen sobre la 
societat i les seues condicions, Rawls considera que els ciutadans han de regir-se per 
dos principis bàsics de justícia, el principi de llibertat i el principi de igualtat. (Vel de la 
ignorància). 

1.4. Les formes de l’Estat 
 
Històricament l'Estat ha anat canviant i així, encara que els primers Estats eren 
principalment autoritaris, actualment n'hi ha molts que s'autoqualifiquen com a Estats 
socials de dret. 

 Estat autoritari. El poder s'exerceix amb una autoritat sense límits i sense 
sotmetre's a cap mena de control. No hi ha separació de poders, no es tria els 
governants ni es pot expressar disconformitat amb la manera dexercir el 
poderEl  

Es distingeixen dos tipus d’Estat autoritari:  

 ESTAT ABSOLUTISTA                                                        ESTAT TOTALITARI  

Propi de l’inici de l’Edat Moderna, el seu 
màxim representants va ser el rei francès 
Lluís XIV. És l’Estat que propugna Thomas 
Hobbes: cedim els nostres drets a un 
sobirà, el qual passa a exercir el poder 
sense cap restricció dins les fronteres del 
seu domini.  

És la forma més terrible d’Estat autoritari, doncs 
controla tota l'esfera privada com a pública de les 
persones. Des de les creences personals fins als 
mitjans de comunicació, l'educació o les relacions 
personals són vigilades per evitar qualsevol tipus 
de dissidència que amenace l'Estat. El feixisme i el 
nazisme van suposar exemples clars de l'Estat 
totalitari. 

  
 Estat de dret. Es defineix com aquell Estat que està regulat per les lleis (dret) de 

manera que fins i tot el mateix poder polític es troba sotmès al compliment 
d'aquestes. El poder polític no es pot exercir arbitràriament, sinó que s'ha de 
fer dins els límits de l'ordenament legal. Els trets característics d’un Estat de 
dret són la Constitució i la divisió de poders. La Constitució és la llei màxima 
que regula i estructura el funcionament d’un Estat de dret. Es tracta d'un 
document en què es fixen per escrit les normes generals, els òrgans i els 
procediments per a l'exercici del poder, així com la relació que aquests òrgans 
tenen amb els individus i els seus drets. Entre altres coses, assenyala de manera 
explícita els drets individuals i col·lectius que han de ser protegits. El filòsof 
Montesquieu va diferenciar tres tipus de poder (legislatiu, executiu i judicial) 
que havien de recaure en tres mans diferents i independents. La idea és evitar 
un poder autoritari (la divisió de poders). 
 

 Estat social de dret. Aquesta forma d‟Estat, de la qual tots els països 
democràtics es consideren exemple, es basa en la convicció que el 
reconeixement legal de les llibertats individuals és indispensable, però 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 8 

insuficient. Perquè l'Estat siga just i satisfactori per als seus ciutadans, no 
només s'ha d'ajustar al dret, sinó que també ha d'esmenar les deficiències i les 
desigualtats que genera el mateix sistema. L'Estat ha d'intervenir directament 
en la consecució de drets, com l'accés a un habitatge i una feina digna, a una 
bona educació i a una atenció sanitària adequada. La funció principal de l'Estat 
ja no es redueix, per tant, a protegir i vetllar pels drets individuals, sinó que se'l 
reconeix, a més, una tasca fonamental en l'àmbit social. Així, doncs, s'entén 
que entre les seues funcions també hi ha promoure el benestar material i la 
seguretat econòmica dels seus ciutadans. L'Estat s'ha convertit en les societats 
democràtiques en un Estat del Benestar. 
 
 

 

 

           Les dones sufragistes, lluitant per aconseguir el vot per la dona (1908)  

 

Una de les característiques principals de l'Estat de dret és la divisió de poders, que 
serveix per garantir la llibertat i evitar la tirania. Aquesta divisió va ser defensada amb 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 9 

gran vigor pel francès Montesquieu (1689-1775), que va proposar distingir tres poders 
diferents dins de l'Estat. 

 

DIVI I  DE   DE    

 
PODER LEGISLATIU 

 
PODER EXECUTIU  

 
PODER JUDICIAL  

 

Elabora les lleis i controla el 
poder executiu.  

Aplica les lleis i dirigeix 
l’administració i defensa de 
l’Estat.   

Aplica les lleis i sanciona el seu 
incompliment. També vetlla per la 
constitucionalitat de les lleis 
aprovades.  

 
PARLAMENT 

 
GOVERN  

 
TRIBUNALS  

 

1.5. La legitimitat de l’Estat 

Per què els membres d'una societat, que són molts, obeeixen qui governa, que 
és un de sol o un grup reduït? Aquesta pregunta està relacionada amb el concepte de 
legitimitat del poder. El problema és que hi ha diverses formes de legitimació. De 
vegades, els habitants d'un país obeeixen l'Estat per por d'un càstig imaginable 
fàcilment. En molts altres casos, en canvi, els ciutadans obeeixen sense sentir-se 
amenaçats, considerant que és el seu deure fer-ho. 

Tenir autoritat és tenir dret a manar o dirigir. Algú té autoritat quan els altres 
l'obeeixen no perquè se sentin intimidats, sinó perquè reconeixen el dret de l'altre a 
manar-los. És a dir, autoritat no és sinònim de poder, sinó de poder legitimat. A més, 
la legitimació d'alguna cosa, en aquest cas la legitimació del poder, coincideix amb la 
seua justificació. 

Segons el pensador Max Weber, hi ha tres formes de legitimació del poder: 

LE I IMA I                        LE I IMA I                                     LE I IMA I   
RACIONAL- TRADICIONAL                         A I M  I A                                                    
LEGAL                                                            



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 10 

El poder es legitima per recurs a la 
tradició. Certes famílies, dinasties o 
classes han ocupat el poder des de 
sempre i, per tant, sembla natural 
que ho segueixin fent. 

 

El poder es legitima per recurs al 
carisma: és a dir, en funció d'una 
mena de do que posseeixen 
algunes persones que les fa 
especialment dotades per atraure 
i mobilitzar la població. 

 

El poder es legitima per recurs a la 
llei. Aquesta és la que confereix 
autoritat perquè emana de la 
voluntat popular, és a dir, ha estat 
establerta democràticament. 

 

  El Estado posee un poder 
legitimado porque es fruto del 
acuerdo racionalmente aceptado 
por los ciudadanos.  

  

2. CONCEPCIONS DE  ’ES    

 Tot i que el terme Estat en el concepte modern no apareix fins a Maquiavel, des 
de l'antiguitat s'han succeït formes diferents d'organització social i política. Les 
concepcions de l'Estat, doncs, han estat moltes i variades. 

2.1. L'origen de la democràcia 

La democràcia va arribar a Atenes entre els segles VI i V a. C. impulsada per 
Soló, Clístenes i sobretot Pèricles, i es va mantenir fonamentalment fins que la 
conquesta macedònica va imposar la seua eliminació l'any 322 a. C. La democràcia 
atenesa era una democràcia directa, ja que els ciutadans participaven, sense 
intermediaris ni representants, en la legislació i el govern. Aquest sistema, però, tenia 
algunes deficiències. 

D'una banda, els drets i els privilegis democràtics estaven restringits a una 
quarta part de la població. Ni les dones, ni els metecs (ciutadans d'origen estranger), 
ni els esclaus tenien dret a vot. 

És en aquest context en què fan la seua aparició els sofistes (Atenes), 
considerats els mestres de la democràcia. Eren estrangers cultes i grans viatgers que 
aportaven noves idees que van ser acollits amb entusiasme per la joventut atenesa. 
Com a estrangers, no tenien dret a participar en la política de la ciutat així que es van 
dedicar a ensenyar, a canvi de diners, com triomfar en política i als tribunals. 
Ensenyaven oratòria perquè els seus alumnes sabessin parlar en públic, ja que tot el 
sistema democràtic atenès estava basat en l'ús de la paraula. 

Els sofistes consideraven més important la manera de dir les coses que la 
veritat o falsedat que contenien les seves paraules. Es tractava que la gent es cregués 
el discurs, que fos persuasiu. 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 11 

Els sofistes separen rotundament l'àmbit del que crea l'ésser humà (nomos) de 
l'àmbit de la naturalesa (physis). L'ésser humà és un ésser natural, i està sotmès a les 
lleis de la physis, però el que crea és artificial i manca de la consistència del natural. 
Per aquest motiu afirmen que les lleis humanes i les idees sobre allò bo i allò dolent, 
allò just i allò injust, són contingents i variables, fruit de la convenció o de la imposició. 
Per contra, les lleis naturals es caracteritzen per la necessitat i la immutabilitat. 

Protàgores d'Abdera: és considerat el sofista de més talla filosòfica i el de major 
influència al costat de Gorgias de Leontinos. Se'l considera el pare del 
relativisme, amb la seua famosa sentència: <<L'home és la mesura de totes les 
coses>>. Cada persona “amida” (aprecia, jutja, aprova o rebutja, etc.) des de la 
seua particular perspectiva, i el seu peculiar “mesura” és sempre veritable. No 
hi ha, doncs, una mesura única i universal. 

La idea democràtica donava per fet que tots els ciutadans entenien de política: 
un pagès, un carnisser... Contra aquesta idea es rebel·la Plató (427-347 aC), deixeble 
de Sòcrates, negant que tots estiguin capacitats per governar i afirmant que només els 
que saben ho han de fer. Per a Plató, el millor governant seria el filòsof, l'únic capaç 
de governar amb justícia, perquè és l'únic que la coneix. Plató dedica un dels seus 
diàlegs més importants i influents -La República- a tractar de definir la justícia. En ell 
entén per justícia no només una qualitat de la polis, sinó també de l'ànima; de fet, hi 
ha una correspondència directa entre les parts de l'ànima i les parts de l'Estat. 

Els qui tenen una ànima concupiscible estan dominades per la gana. Aquestes 
persones s'interessen bàsicament per satisfer les necessitats materials, com dormir, 
menjar o resguardar-se de les inclemències del temps. Són els productors de béns. 

Les persones amb ànima irascible es caracteritzen per tenir una personalitat 
combativa i apassionada. Serien excel·lents soldats, mentre que les persones en què 
predomina l'ànima racional s'interessen pel coneixement i la saviesa. Només els qui 
tenen una ànima racional, els filòsofs, poden comprendre la veritable realitat i poder 
governar. 

Classe social Virtud Part de l’ànima 

 
Productors: els qui 
proporcionen els mitjans 
de subsistència i altres 
mitjans imprescindibles o 
necessaris (aliments, 
vestits, habitatge) 

 

 

Temprança 

 

 

 

Concupiscible o Apetitiva 

 

Guardians: els 
encarregats de defensar 
la ciutat (guerrers). 

 

Valentia 

 

 

Irascible 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 12 

Governants: aquells que 
per naturalesa siguen 
aptes per a ggovernar 
(filòsofs). 

 

 

Prudència 

 

 

Racional 

 

JUSTÍCIA 

La filosofia política d'Aristòtil és molt diferent de la de Plató. S'interessa per explicar-
nos quins són els diferents models que es poden trobar a la pràctica i que bàsicament 
són sis. 

 

 

 

Formes de govern 

 JUSTES (busquen el bé 
comú) 

 

 

Exerceixen el 
poder en benefici 

de tots 

 
 MONARQUIA (El 

comandament a càrrec 
d’una única persona) 

 ARISTOCRÀCIA (El govern 
depén d’un grup de 
persones) 

 DEMOCRÀCIA (El poder 
resideix en la majoria del 
poble) 

 

 

Formes de govern 
INJUSTES (busquen el bé  

particular) 

 

 

Exerceixen el 
poder en benefici 
només d’uns pocs  

 TIRANIA (Corrupció de la 
monarquia quan el rei 
s’interessa pel seu benefici 
individual) 

 OLIGARQUIA (Degeneració 
de l’aristocràcia quan el 
govern beneficia només als 
seus interessos de grup) 

 DEMAGÒGIA (Corrupció de 
la democràcia en que les 
majories abusen del seu 
poder i no respecten les 
minories)  

 

2.2. El naixement de la ciència política moderna  

La ciència política, tal com és entesa actualment, va començar a existir a partir 
de la figura de Nicolau de Maquiavel. 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 13 

Maquiavel és el primer pensador que dóna una independència absoluta a la 
política respecte de l'ètica. Defensa i justifica que una cosa són les raons d'Estat i una 
altra, molt diferent, els criteris ètics. La frase <<la fi justifica els mitjans>> defineix 
perfectament el pensament polític de Maquiavel, encara que, curiosament, mai no va 
arribar a reflectir aquesta frase en cap escrit. 

L'anàlisi del seu pensament polític es desenvolupa, principalment, a la seua 
obra El príncep, on plasma tots els seus coneixements per accedir al poder i conservar-
lo. El governant, el príncep, ha de combinar la fortalesa del lleó i l'astúcia de la 
rabosa; ha de ser expert en les arts de la guerra; no ha de tenir escrúpols quan la 
situació ho requereixi ni vacil·lar a emprar mesures dràstiques contra aquells que s'hi 
oposen dins de l'Estat; ha d'incomplir la seua paraula i recórrer a la traïció si cal, 
perquè això és el que fan tots. 

També ha de procurar ser estimat i atreure's el favor dels seus súbdits, però, si 
no és així, no ha de dubtar a fer-se témer, perquè la por assegura l'obediència millor 
que l'amor. El governant ha de preveure les bolcades de la capritxosa fortuna, doncs, 
encara que aquesta és irresistible, perjudica més a qui no es prepara per a les 
desgràcies futures ni té poder, ni virtut suficient per resistir-la. 

Maquiavel sol expressar-se cruament i sense embuts, proposant, en ocasions, 
actituds obertament contràries a la moral. Així, el príncep << sovint es veu obligat, per 
conservar el seu Estat, a actuar contra la fe, contra la caritat, contra la humanitat, 
contra la religió>>. No obstant això, sempre ha d'aparentar el contrari, de manera que 
semble, <<en veure'l i sentir-ho, tota pietat, tota fe, tota integritat, tota humanitat, 
tota religió>>. 

 

Nicolau de Maquiavel 

 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 14 

2.3. Parlamentarisme i separació de poders  

El parlamentarisme és el sistema polític on és el Parlament, escollit pels ciutadans, qui 
elabora les lleis i controla l'actuació del govern. Aquest model implica la divisió de 
poders. La proposta de divisió de poders de Montesquieu, que vam veure en analitzar 
l'Estat de dret, és una evolució de la proposta de John Locke en el Segon Tractat del 
govern civil, on estableix les bases de la monarquia parlamentària. La divisió de poders 
proposada per Locke era: 

 

 

 

PODER LEGISLATIU PODER EXECUTIU PODER FEDERATIU 
 

És l’encarregat de crear les lleis. 
És el més important, ja que és 
l'escollit pels ciutadans 
mitjançant votació i inclou el 
poder judicial. Cal cercar el bé 
comú, conservar la llibertat i la 
propietat dels membres de la 
comunitat i legislar igual per a 
tothom. 

 

 

És l'encarregat de fer o executar 
les lleis realitzades pel legislatiu. 
Està confiat al govern, que també 
ha d'obeir les lleis, com la resta 
dels ciutadans. Això no obstant, 
Locke atorga al poder executiu el 
dret de prerrogativa: només en 
situacions excepcionals i només 
quan siga pel bé del poble, el 
monarca pot incomplir 
legítimament alguna norma legal. 

 

 

És l'encarregat de les 
relacions amb altres països, 
el comerç i la seguretat de 
l'Estat. Ha d'observar quins 
pactes i aliances es poden 
establir amb altres estats i 
quan entrar en confrontació 
si cal. 

 

Si el poder perjudica els drets naturals, Locke reconeix els governats el dret a 
revoltar-se i desencadenar la <<insurrecció sagrada>> per tornar a dotar-se d'un 
govern que complisca el pacte i garantisca els drets naturals. 

2.4. El pensament liberal i la societat capitalista  

 El liberalisme parteix de la idea que l'individu i els seus drets són els que 
ocupen la centralitat de l'escena política. Per tant, l'Estat ha de garantir un marc legal 
que protegisca els drets individuals, vetlle pel lliure intercanvi i respecte les regles de 
la competència econòmica. 

L'Estat liberal es converteix en el defensor de: 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 15 

 Les llibertats civils (dret a la vida, la propietat i la llibertat, així com els que 
n'emanen d’ells: honor, llibertat de culte, dret de reunió...) 

 La llibertat de mercat, ja que l'economia es converteix en el nucli de la societat. 

Adam Smith (1723-1790) parteix de la llibertat de mercat i en el seu llibre La riquesa 
de les nacions defensa que l'Estat té com a fi primordial assegurar el creixement 
econòmic que donarà lloc a la prosperitat de les nacions. Per tant, les actuacions de 
l'Estat s'han de limitar a protegir el comerç, facilitar l'intercanvi econòmic entre 
particulars, protegir la propietat privada i fer respectar les lleis. Smith defensa la no 
intervenció de l'Estat a l'economia, ja que el benestar i la riquesa d'una societat 
depenen de: 

- L'egoisme individual o interès propi. A l'intercanvi comercial, el consumidor està 
disposat a pagar el mínim i el productor a guanyar el màxim, per tant, l'interès de 
cadascú fa que arriben a un acord just. 

 

- La llei de l'oferta i la demanda com a regulador del mercat. A molta demanda i poca 
oferta, preus més cars, i a menys demanda i més oferta, preus més baixos. 

- La divisió i la mecanització del procés productiu. Amb una major productivitat, els 
costos baixen i el producte es pot vendre més barat o deixar més beneficis. 

2.5  ’anàlisi marxista  

 Enfront de les teories liberals, la teoria marxista sorgeix com una oposició 
natural al liberalisme i al capitalisme salvatge que aquest genera. Marx defensa que el 
<<motor de la història és la lluita de classes >>; això significa que a totes les societats 
sempre han existit classes dominades, explotades, i classes dominants, explotadores. 
Però els explotats acaben prenent consciència de la seua situació, es rebel·len i acaben 
provocant la substitució del sistema econòmic vigent per un de nou. 

A la societat capitalista, la classe explotadora són els burgesos i la classe 
explotada, els proletaris. La preocupació de Marx és acabar amb l'explotació de 
l'home per l'home, establint un sistema que no permeta que ningú no explote ningú. 
Per això defensa una anàlisi científica del sistema capitalista que li permeti superar-ho i 
eliminar les classes socials per sempre. En el sistema capitalista, l'ésser humà s'acaba 
convertint en una mercaderia més, ja que el seu treball només li serveix per cobrir les 
seues necessitats animals en comptes de realitzar-se com a home, per la qual cosa es 
produeix la seua alienació (significa privar un home de la seua llibertat o eliminar la 
seua condició humana). 

La solució passa per superar l'alienació de l'home, però això només és possible 
canviant l'estructura econòmica del sistema capitalista. Per això, segons Marx, la 
transformació social sempre ha de començar per un canvi en el model econòmic. 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 16 

Segons Marx, el capitalisme produeix inevitablement una concentració més 
gran del capital en cada vegada menys mans, i per tant, una creixent massa de 
proletaris condemnats a una misèria cada vegada més gran. Quan aquesta situació 
arribe al seu extrem, es produirà la presa inevitable del poder per part del proletariat. 

Marx vaticina l'arribada de la societat comunista. Ja no hi haurà l'Estat ni la 
propietat privada dels mitjans de producció i desapareixerà l'explotació d'uns éssers 
humans per altres. 

2.6. El totalitarisme. Nazisme i estalinisme. 

 Es podria dir que el totalitarisme és la doctrina oposada a l'anarquisme. En un 
règim totalitari, el poder de l'Estat és tan gran que s'estén a tots els àmbits de la vida, 
incloent-hi l'economia, l'organització social i fins i tot la vida personal dels individus, les 
idees i els costums. El control absolut de l'Estat sobre totes les esferes de la vida 
s'exerceix mitjançant la dictadura d'un partit únic, dominat per un líder inqüestionable 
que mobilitza les masses manipulant els mitjans de comunicació i emprant formes de 
propaganda poderoses. 

L'auge dels règims totalitaris va marcar decisivament la història d'Europa 
durant els anys 30 i 40 del segle XX. Hannah Arendt és una de les filòsofes que més 
radicalment ha denunciat el totalitarisme a la seua obra Els orígens del totalitarisme 
(1951). 

El nazisme alemany i l'estalinisme soviètic són dos exemples de sistemes 
polítics que van exercir el poder de manera totalitària. 

El règim nazi és un exemple de règim feixista. El feixisme és un moviment 
nacionalista agressiu que aspira a organitzar la societat de forma jeràrquica, incloent-hi 
la completa obediència a les ordres del líder. A més, el nazisme es basava en una 
ideologia excloent, que insistia en la superioritat biològica d'unes races sobre les altres. 

La ideologia del règim estalinista es basava en el comunisme, una teoria 
política que aspirava a alliberar els éssers humans de l'explotació capitalista. Segons la 
doctrina comunista, les injustícies i les desigualtats socials s'originen perquè els mitjans 
productius (les fàbriques, la terra i el capital) estan en mans privades. 

Per això, per canviar aquesta situació, cal acabar amb la propietat privada i 
amb l'actual sistema de classes socials, cosa que només serà possible si els treballadors 
prenen el poder i controlen l'Estat. Aleshores serà possible una societat sense classes 
en què ja no existirà l'explotació ni la misèria. 

Tot i que la ideologia d'aquests dos règims era molt diferent, es pot considerar 
que tots dos sistemes compartien una mateixa visió sobre l'exercici del poder. A més, 
quan van arribar al poder, aquestes ideologies que afirmaven el desig de construir un 
món millor van suprimir la llibertat i van provocar milions de morts. 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 17 

Segons la interpretació de Hannah Arendt, el totalitarisme pretenia superar els 
conflictes de la vida social suprimint la confrontació política i substituint-la per un 
acord unànime imposat per força. 

 

 

                             

En aquest sentit, els totalitarismes s'assemblen als diferents dissenys utòpics 
que els filòsofs han plantejat al llarg de la història. En tots aquests casos, l'objectiu 
consisteix a suprimir la incertesa que ocasiona la política creant al seu lloc un model 
ideal de societat on aquesta activitat ja no serà necessària. 

Tot i això, segons ens recorda Hannah Arendt, la política és una dimensió 
essencial dels éssers humans, en què s'expressa la llibertat i es manifesta la diversitat 
d'opinions i punts de vista que enriqueixen la nostra convivència. Per això, segons 
Arendt, la política no es pot eliminar, sinó que forma part inevitable de la nostra 
realitat autènticament humana. 

 

3. EL PENSAMENT UTÒPIC 

 Procedent del grec ou, <<no>>, i topos, <<lloc>>, la paraula utopia designa 
<<alguna cosa que no existeix enlloc>>. Tot i això, les utopies polítiques, en descriure 
una cosa que se suposa bona i desitjable, designen una cosa que no existeix però 
hauria d'existir, encara que sigui de molt difícil realització. 

El terme va ser encunyat per Tomás Moro (1478 – 1535), humanista i polític 
anglès, que va escriure una obra titulada Llibre de l'òptima organització de la república 
i de la nova illa Utopia (1516). 

En general, podem definir una utopia com un Estat imaginari que reuneix totes 
les perfeccions i que fa possible una existència feliç perquè hi regnen la pau i la justícia. 
Aquestes utopies han jugat diferents funcions: orientar reformes socials, valorar les 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 18 

societats on van ser escrites, criticar les limitacions i injustícies de l'Estat real o donar 
esperança a l'ésser humà en la possibilitat de trobar una societat millor. 

Al llarg de la història comptem amb nombroses propostes de com hauria de ser 
aquesta illa perduda i remota. Vegem-ne les més rellevants. 

 

 

                        

3.1. Les utopies renaixentistes 

Durant el Renaixement es va produir una florida espectacular del gènere 
utòpic. Probablement perquè va ser una època de grans canvis socials i econòmics. 
Tot i això, aquestes transformacions no van ser igual de positives per a tots, ja que van 
ocasionar enormes desigualtats entre uns membres i altres de la societat. 

El principal i més important model utòpic d'aquesta època és, indiscutiblement, 
Utopia de Tomás Moro. Com ja hem comentat, la influència d'aquesta obra va ser tan 
gran que el seu títol va servir, a partir de llavors, per donar nom a totes les obres 
d'aquest gènere. 

Utopia es divideix en dues parts: la primera suposa una crítica aguda a la 
societat de l'època; la segona és pròpiament la descripció d'aquesta illa localitzada 
enlloc, on els seus habitants han aconseguit construir una comunitat justa i feliç. 
Bàsicament, el secret d'Utopia és degut a una organització política fundada 
racionalment, en què destaca l'abolició de la propietat privada, considerada la causa 
de tots els mals i les injustícies socials. 

L'absència de propietat privada comporta que prevalga l'interès comú davant 
de l'ambició i l'interès personal que regeixen les societats reals. A Utopia, a més, 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 19 

impera una estricta organització jeràrquica de llocs i funcions, als quals s'accedeix, 
com a la república platònica, per capacitat i mèrits. 

També pertany al Renaixement La ciutat del Sol, del religiós Tommasso 
Campanella (1568 – 1639), on proposa la seua ciutat ideal. Un marí explica com en un 
viatge arriba a l'illa Taprobana, on els nadius el porten a la ciutat del Sol. Allí, la 
propietat és comunitària; totes les persones treballen pel bé de la comunitat i viuen 
només sotmesos als dictats de la raó. 

La Nova Atlàntida, de Francis Bacon (1561 – 1626) és la gran utopia 
renaixentista. Aquesta última afegeix un element important, absent a les altres dues 
utopies, com és l'aprofitament dels avanços científics i tècnics que començaven a 
donar-se en aquell moment en la millora de les condicions de vida dels éssers humans. 

 

3.2. La pau perpètua en Kant  

El text La pau perpètua, escrit per Immanuel Kant el 1795, no és una utopia ni 
la intenció de l'autor era que ho fos, però veient la realitat històrica fa la impressió que 
la pau perpètua és un ideal <<impossible de trobar o construir >>, és a dir, una utopia. 

Kant proposa com a objectiu d'aquesta obra establir un marc jurídic que 
determini que la guerra és il·legal. 

Kant hereta dos conceptes: contractualisme i estat de naturalesa. Així seguint 
Hobbes, considera que els Estats es troben com els individus a l'estat de naturalesa, és 
a dir, en un permanent estat de guerra (efectiva o latent). Això és degut a l'absència 
d'un tribunal extern que regule les relacions entre els Estats i evite que la guerra siga 
l'única eixida perquè un Estat defense els seus interessos en cas de desacord. 

Kant proposa un contracte originari semblant al que dóna origen a cada Estat. 
De la mateixa manera que cada individu abandona la llibertat sense llei, pròpia de 
l'estat salvatge, i se sotmetia a unes lleis coactives, així els Estats podrien abandonar el 
dret a la guerra mitjançant la creació d'un Estat Universal. Aquest Estat universal 
tindria jurisdicció sobre els seus membres (els diferents Estats), igual que cada Estat 
particular la té sobre els individus que el componen. Kant creu que aquesta situació 
asseguraria la pau mundial, però alhora la considera poc factible. Per això proposa, 
almenys, la creació d'una federació de la pau que unís cada cop més Estats i s'esforcés 
per frenar o almenys endarrerir-ne l'impuls cap a la violència. 

3.3. Distopies  

Per distòpia entenem la descripció d'una societat futura en què s'han 
desenvolupat exageradament alguns dels trets sobrevalorats en la civilització actual. 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 20 

Constitueixen un macabre mirall d'allò en què es podria convertir la societat si 
no es posa fi a algunes tendències que s'hi donen. El que més destaca en aquests relats 
futuristes no és el seu caràcter idealitzador, com passava a les utopies, sinó que a les 
distòpies l'ésser humà es troba davant d'un món on superficialment hi ha més avanços, 
comoditats i benestar material, però en què es troba asfixiat per un Estat despòtic i 
una tecnologia deshumanitzadora. 

Tot i les diferències entre utopia i distòpia, totes dues comparteixen una funció 
similar: servir de crítica a una societat que se centra exclusivament en objectius i valors 
superficials, oblidant sovint d'altres més fonamentals (llibertat, solidaritat...). 

Les tres que han tingut més influència han estat: 

 Un món feliç, d’Aldous Huxley; 
 1984, de George Orwell 
 Farenheit 451   de Ray Bradbury.  

Huxley, a la seua novel·la Un món feliç, descriu una societat destinada a aconseguir 
la màxima felicitat dels seus membres. La manera més eficaç que les persones se 
sotmetin a l'Estat és modelar individus que vulguen fer allò que han de fer. Això és 
possible, en un món feliç, mitjançant sofisticats avanços tecnològics de manipulació 
que comencen des d'abans que un neixi (enginyeria genètica). 

A l'obra d'Orwell titulada 1984, la distòpia es caracteritza per la preeminència 
del Tot, de l'Estat, per sobre dels seus membres. En aquest cas, són les tècniques més 
sofisticades de control i d'opressió les que garanteixen l'estabilitat del sistema. La 
policia del pensament, adscrita al Ministeri de la Veritat, es dedica a eliminar 
qualsevol signe de dissensió o oposició política. La propaganda és massivament 
utilitzada, difonent-se per tot arreu retrats del líder absolut amb l'eslògan <<El Gran 
Germà està vigilant-te>>. 

Per la seua banda, Farenheit 451 (referència a la temperatura a partir de la qual 
crema el paper a l'escala Farenheit), Bradbury ens parla d'una societat imaginària en 
què els bombers es dediquen a cremar els llibres (les cases es fabriquen de manera 
que no puguen incendiar-se), ja que aquests són un perill per a la societat, ja que en 
llegir-los les persones comencen a pensar en excés i deixen de ser feliços. En realitat, el 
govern necessita la ignorància de la gent perquè no es qüestionen la seua manera 
d'actuar i mantinguen la producció. 

I més recentment algunes produccions audiovisuals en forma de pel·lícula o de 
sèrie ens mostren com serien algunes societats distòpiques. Per exemple, la sèrie “El 
conte de la criada”, basada en el premiat best-seller de Margaret Atwood, narra la 
vida distòpica de Gilead, una societat totalitària que antigament pertanyia als Estats 
Units. Els desastres mediambientals i una baixa taxa de natalitat fan que a Gilead 
governe un règim fonamentalista pervers que considera les dones propietat de l'Estat. 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 21 

Una de les últimes dones fèrtils és Defred serventa de la família del líder i una de 
les dones forçades a l'esclavatge sexual per dur a terme un darrer intent desesperat de 
repoblar un món devastat. 

També la sèrie “Black Mirror”, que mostra el costat fosc de la tecnologia i com 
aquesta afecta i pot alterar la nostra vida, de vegades amb conseqüències tan 
impredictibles com aterridores, o “Years and years” que mira al nostre present i 
només veu problemes . I no només en els avanços tecnològics: política populista, 
pèrdua de drets, guerres entre grans potències, l'amenaça nuclear, la crueltat de les 
grans corporacions, el canvi climàtic… 

 

 

 
 
 

             

 
Mosterín, J.  acionalidad   acci n  umana 

Arendt, H.  a condici n  umana 
Camps V.  a ima inaci n é ca 
Maquiavelo, N.;  l pr ncipe 
Ramonet, I.:  a corrupci n de la democracia 
Augé, M.: Los no lugares: espacios del anonimato. 
Manuales de  iloso a de dis ntas editoriales   eide, Algaida, Edebé, Vicens Vives, etc.  

 

VIDEOGRAFÍA 

 “El conte de la criada”, HB  

“Black Mirror” (episodis independents), Netflix 

“Years and years”, BBC 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 22 

  
 

 

«¡Viva la Pepa!» Aquest quadre de Salvador Viniegra, pintat en 1912, recrea el 
moment en què les Corts de Cadis promulguen la Constitució de 1812. Museu Històric 
Municipal, Cadis. 

 



 
Filosofia 1r. Batx. Unitat 6.- La filosofia política 

 

 23 

14  

 


